
Nº 22 Vol. 15 (diciembre 2025)  	   ISSN:0719-0166

imagonautas
Revista Interdisciplinaria sobre Imaginarios Sociales



imagonautasUPAEP

Emilio José Baños Ardavín, Rector.
José Antonio Llergo Victoria, Secretario General.

Jorge Medina Delgadillo, Vicerrector de Investigación.
Mariano Sánchez Cuevas, Vicerrector Académico.

Javier Taboada, Director Editorial. 

Directorio

Felipe Andrés Aliaga Sáez, Coordinador General.
Javier Diz Casal, Comité Editorial.

Yutzil Cadena Pedraz, Comité Editorial.
Josafat Morales Rubio, Comité Editorial.

 

Comité Editorial Imagonautas 

Josafat Morales Rubio, Editor en jefe.
universidad popular autónoma del estado de puebla, méxico

Raúl Romero Ruiz, Editor.
universidad autónoma metropolitana, ciudad de méxico, méxico

Felipe Andrés Aliaga Sáez 
universidad santo tomás, colombia

Milton Aragón 
universidad autónoma de coahuila, méxico

Fátima Braña Rey 
universidade de vigo, galicia, españa

Yutzil Cadena Pedraza 
universidad nacional autónoma de méxico, méxico

Enrique Carretero Pasin 
universidad de santiago de compostela, galicia, españa

David Casado Neira 
universidade de vigo, galicia, españa

Javier Diz Casal 
universidad internacional iberoamericana, méxico

Laura Susana Zamudio Vega 
universidad autónoma de baja california, méxico

Red Iberoamericana de Investigación en Imaginarios y Representaciones (RIIR)

IMAGONAUTAS, REVISTA INTERDISCIPLINARIA SO-
BRE IMAGINARIOS SOCIALES, año 15, No. 22, diciembre 
2025, es una publicación semestral editada por la Univer-
sidad Popular Autónoma del Estado de Puebla A.C., calle 
21 Sur 1103, Col. Santiago, C.P. 72410, Puebla, Puebla Tel. 
(222) 2299400, revista.imagonautas@upaep.mx Editor 
responsable: Raúl Romero Ruiz. Reserva de Derechos al 
Uso Exclusivo No. 04-2022-100513012000-102, ISSN en 
trámite, ambos otorgados por el Instituto Nacional del 

Derecho de Autor.

Los textos publicados en esta revista están sujetos –si no se indica lo contrario– a una licencia 
de Reconocimiento 4.0 Internacional de Creative Commons. La licencia completa se puede 
consultar en https://creativecommons. org/licenses/by/4.0/deed.es



51

imagonautas Nº 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

imagonautas

La bruja en el pódcast digital Relatos de la noche
Representaciones paranormales  

como síntoma de malestares sociales

The Witch on the Digital Podcast Relatos de la Noche
Paranormal Representations as a Sympton of Social Disconfort

, role and methodologies for their study
Miguel J. Hernández Madrid  

El Colegio de Michoacán, miguelh5613@yahoo.com.mx

Resumen

En este artículo sostenemos que en las narrativas populares mexicanas sobre brujas y hechicería di-
fundidas por podcasts se pueden identificar síntomas de malestares sociales cuando el fenómeno es 
enfocado en el campo de estudio de los imaginarios y representaciones sociales, con el diseño de una 
herramienta metodológica capaz de reconocer los anclajes emocionales e identitarios, susceptibles 
de forjar comunidades virtuales en las que se subliman los terrores cotidianos. Partiendo de una 
perspectiva epistemológica que se aproxima al fenómeno con vistas a examinar sus articulaciones 
posibles con la realidad, haciendo un uso crítico de la teoría en su calidad de herramienta heurísti-
ca, trabajamos con el concepto de imágenes de pensamiento de Walter Benjamin y con el de anclaje 
de Denise Jodelet para identificar las representaciones de la bruja en las narrativas del podcast y 
procesar hermenéuticamente los signos de sus síntomas. La fuente del podcast consultada en la pla-
taforma digital de YouTube es el programa Relatos de la noche del creador de contenido Uriel Reyes.

Palabras clave: brujas, síntoma, podcast, imagen de pensamiento, anclaje, horror.

Abstract

In this article, we argue that in Mexican popular narratives about witches and sorcery dissemina-
ted by podcasts, symptoms of social distress can be identified when the phenomenon is approached 
within the field of study of imaginaries and social representations, with the design of a methodo-
logical tool capable of recognizing emotional and identity anchors susceptible to forging virtual 
communities in which everyday terrors are sublimated. From an epistemological perspective that 
approaches the phenomenon with the aim of examining its possible articulations with reality, ma-
king critical use of theory as a heuristic tool, we work with Walter Benjamin’s concept of thou-
ght-images and Denise Jodelet’s concept of anchoring to identify the representations of the witch 
in the podcast narratives and to hermeneutically process the signs of their symptoms. The source 
of the podcast consulted on the digital platform YouTube is the program Relatos de la noche by 
content creator Uriel Reyes.

Keywords: Witches, Sympton, Podcast, Thinking Image, Anchorage, Horror.

https://orcid.org/0000-0001-7698-2977


52

imagonautas Nº 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

imagonautas

INTRODUCCIÓN

El funcionamiento de las creencias en el mundo 
secular, que también puede enunciarse como las 
creencias en lo sobrenatural para interpretar la 
realidad, es el tema de fondo de la investigación 
que soporta este artículo. La palabra sobrena-
tural es un adjetivo que se aplica para «lo que no 
ocurre según las leyes naturales», y está asociada 
principalmente a las creencias religiosas (Mo-
liner, 2007, p. 2741). En el campo de estudio de 
las religiones, las investigaciones que al respec-
to fueron realizadas durante las décadas de los 
ochenta y noventa del siglo XX se enfocaron en el 
movimiento de la New Age (Heelas, 1996), la proli-
feración de sectas religiosas (Thaler y Lalich, 1997) 
forjadas en las diferentes ramificaciones del cris-
tianismo americano (Bloom, 2009) y en los movi-
mientos espirituales de sanación (Csordas, 1997); 
fenómenos que en conjunto comparten un tipo 
de imaginario donde la fe y la espiritualidad están 
por encima de la razón y la ciencia para explicar 
los problemas del mundo y los de los individuos, 
de tal manera que «la fe revela lo que la razón es 
incapaz de discernir. Y el misterio es, después 
de todo, uno de los puntos clave de la creencia 
religiosa» (Kaminer, 2001, p. 23). Los que en esos 
años se perfilaron como escenarios expresivos de 
la diversidad religiosa y espiritual en varios paí-
ses de los continentes americano y europeo, en el 
primer cuarto del siglo XXI se han posicionado 
como movimientos sociales y políticos, en donde 
aquellos que predican doctrinas religiosas funda-
mentalistas inciden en la vida pública de manera 
contundente (Marty y Scott, 1991). 

La investigación en la que se basa este traba-
jo retoma del panorama anterior dos tendencias 
subyacentes en estos movimientos. Una es el 
efecto potencial de las creencias en lo sobrenatu-
ral (no agotadas en la religión) por encima de la 
racionalidad, para interpretar problemas perso-

nales. La otra es la fuerza de la emotividad en este 
tipo de interpretación para interpelar a otros que 
comparten o tienen ámbitos similares de creen-
cias, derivando en la formación de comunidades. 

Nos preguntamos: ¿estas tendencias son ex-
clusivas del campo religioso o también se mani-
fiestan y estructuran en otros contextos sociales 
y culturales?; fue así que siguiendo las pistas para 
responder esta pregunta nos topamos con el cre-
ciente fenómeno de la producción de podcasts en 
México sobre temas paranormales que entre los 
años 2013 y 2015 iniciaron las plataformas fundan-
tes y sostenidas hasta hoy día, generando una co-
rriente creciente de creadores de contenido.1 

¿Qué tiene en particular este fenómeno para 
hacerlo un tema de investigación sociocultural? 
Una respuesta es la interpelación emotiva que 
algunos proyectos de los podcasts realizan con 
sus seguidores para conformar comunidades que 
comparten sus historias, ficciones y testimonios 
paranormales como un refugio alternativo a los 
miedos provocados por la violencia pública en la 
realidad cotidiana. Al respecto, la siguiente cita 
con la que inician varios programas del podcast 
Relatos de la noche, fuente principal de este estudio, 
es una muestra de la característica mencionada. 

Buenas noches comunidad, buenas noches a los 
oyentes casuales que aún no son parte de rela-
tos de la noche; bienvenidos todos y de verdad, 
espero de todo corazón que las siguientes histo-
rias de horror sobrenatural les ayude a escapar 
por un rato, por unos momentos, del terror real 
que está allá afuera todos los días, sobre todo, 
en días como éstos (RDLN,2 saludo inicial).

1  La creadora y el creador de contenido es un profesional que pro-
duce materiales de video, imágenes, textos y narrativas originales, 
para conectar audiencias específicas y realizar sus objetivos de comu-
nicación, entretenimiento y marketing. Se distribuye en plataformas 
virtuales a través de blogs, redes sociales, sitios web, entre otros. 
2  Las siglas RDLN indican el título del podcast Relatos de la Noche, 
escuchados en la plataforma YouTube. 



53

imagonautas Nº 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

imagonautas

Otra respuesta a la pregunta es que a diferencia 
de las creencias religiosas que soportan interpre-
taciones sobrenaturales de la realidad y modos 
de estar en el mundo, las creencias en fenómenos 
paranormales (paranormal, del griego napá, para 
= al lado, al margen) (Moliner, 2007, p. 2183) se 
caracterizan, siguiendo a James E. Alcock (1981), 
porque no han sido explicados por la ciencia ac-
tual y porque no son compatibles con las normas 
de las percepciones, las creencias doctrinarias y 
las expectativas referentes a la realidad. No obs-
tante, la fortaleza de las creencias paranormales 
radica en la manera en que lo inexplicable irrum-
pe de manera incierta en la vida normal y provoca 
experiencias de sufrimiento que plantean desa-
fíos para interpretar la realidad.

De entre el amplio espectro de situaciones pa-
ranormales narradas en el podcast Relatos de la 
noche elegimos el tema de las brujas o hechiceras 
(en esta fuente se utilizan como sinónimos) por-
que, a diferencia de otras entidades, es un perso-
naje con características humanas que interactúa 
en la sociedad y es identificada como parte de ella 
en algunos relatos. Al enfocar las acciones de la 
bruja y sus motivos, descritas como perniciosas y 
ominosas, las narrativas remiten a diversos ma-
lestares sociales que pueden proporcionar sem-
blantes de problemáticas complejas. 

En este tenor, la pregunta rectora que la in-
vestigación expuesta en este artículo se propone 
responder es: ¿por qué y cómo al enfocar desde la 
teoría de las representaciones sociales el estudio 
de los relatos sobre creencias paranormales, y 
específicamente el tema de las brujas en México, 
es sostenible la identificación de síntomas sobre 
problemas de la realidad social?

URDIMBRE METODOLÓGICA

En esta sección argumentaremos por qué el 
concepto de síntoma que definiremos tiene una 
función metodológica para identificar los ma-
lestares sociales representados en los relatos 
de las brujas, y cómo construiremos tales re-
presentaciones de la bruja poniendo en diálogo 
dos conceptos teóricos de las representaciones 
sociales: imágenes de pensamiento de Walter 
Benjamin (2012) y procesos de anclaje de Denise 
Jodelet (1993).

EL SÍNTOMA COMO OBJETO DE ESTUDIO

La noción de síntoma (del griego symptoma = 
coincidencia) se refiere a las alteraciones del or-
ganismo que «revelan una enfermedad y su natu-
raleza» (Moliner, 2007, p. 2731); indicios que, en 
una lectura profunda como la de Jacques Lacan 
en el psicoanálisis, denotan el signo enigmático 
de un conflicto inconsciente (Fages, 1993, p. 159). 

Slavoj Zizek (1992, p. 47) postula que según 
Jacques Lacan el síntoma fue inventado por 
Karl Marx en su problematización del fetichis-
mo de las mercancías, pero también, aunque en 
otra tesitura, de Sigmund Freud en su interpre-
tación de los sueños. En su lectura de Lacan Zi-
zek propone que el concepto de síntoma en los 
problemas planteados por Marx y Freud, en sus 
respectivos ámbitos, no tiene la función de de-
velar el sentido oculto de la mercancía y el sue-
ño, sino comprender desde la dirección de un 
sentido hermenéutico lo significativo que daba 
forma a esa manera de concebir las mercancías 
como algo real, a lo soñado como un mensaje 
metafórico del inconsciente (Zizek, 1992, p. 48). 

La intención de ubicar en este contexto las 
significaciones teóricas de la noción de síntoma 
parte de que la hipótesis central de este trabajo 



54

imagonautas Nº 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

imagonautas

propone que en los relatos sobre las brujas, ex-
puestos en el podcast Relatos de la noche, las for-
mas paranormales que representan e imaginan 
las identidades y acciones de estos personajes 
expresan un conjunto de síntomas de malesta-
res sociales reales experimentados en la vida 
cotidiana. Parafraseando a Zizek, nuestra hipó-
tesis pretende explorar las significaciones socia-
les que dan forma a las maneras de imaginar y 
concebir lo que es la bruja en las narrativas pa-
ranormales, porque es en la lectura hermenéu-
tica de estas representaciones donde podremos 
aportar reflexiones sobre los malestares sociales 
que las soportan.

Sustentamos la pertinencia del planteamiento 
de esta hipótesis en la revisión de investigaciones 
que en la especialidad de la historia de las menta-
lidades y de los imaginarios sociales y culturales 
identificaron en sus debidos contextos síntomas 
de malestares sociales al estudiar las creencias, 
supersticiones, visiones y sentimientos colectivos 
manifiestos en los mundos de vida cotidianos.

Es plausible reconocer en las investigaciones 
de Georges Lefebvre (1986) y Michelle Vovelle 
(1981), fundadores de la revista francesa Annales 
d´Historie Économique et Sociale durante su pri-
mera época (1929–1941), un antecedente impor-
tante de la función de las expresiones de miedo, 
terror e incertidumbre captadas en los relatos de 
las poblaciones rurales de Francia durante el si-
glo XVIII para identificar síntomas de malestar 
social y político que fueron interpretados como 
indicadores precedentes del estallido de la 
Revolución Francesa en 1789. Pero estas emo-
tividades tuvieron como referentes los asaltos 
de bandidos, los saqueos, el robo y la violencia 
con dolo perpetrada por mercenarios, que tiene 
cierto parecido con lo que en el presente se ma-
nifiestan como rumores, relatos y testimonios 
en las llamadas zonas del silencio de México, 

donde dominan los sicarios y traficantes perte-
necientes a esa entidad llamada «crimen organi-
zado» (Lomnitz, 2023, 2024).

Pero si de reconocer antecedentes se trata en 
el tema de las representaciones de emociones 
drásticas asociadas a personajes sobrenaturales, 
tenemos que remontarnos en Francia a la inves-
tigación emblemática del historiador Jules Mi-
chelet sobre la bruja, publicada en 1862 y que si-
gue siendo a la fecha un ejemplar imprescindible 
por su valor informativo, hermenéutico y esté-
tico en su tipo de exposición. En La bruja (2022), 
Michelet muestra los diferentes itinerarios de la 
construcción de la bruja en tanto sujeto de los en-
tramados de las relaciones de poder, durante la 
época medieval e inicios de la Ilustración. Distin-
gue las sutilezas de la formación social y cultural 
de la hechicera en consonancia con las creencias 
mágicas de su relación con los ecosistemas, con 
respecto a la emergencia de los poderes patriar-
cales dominantes por el clero para inventar a la 
bruja como un ser malévolo vinculado con los 
dogmas sobre el demonio, hasta perpetrar los 
primeros feminicidios documentados. 

El libro de Michelet no plantea en forma ex-
plícita la intención de estudiar las supersticio-
nes medievales como imaginarios colectivos de 
donde puedan inferirse síntomas de los malesta-
res sociales y culturales que intervinieron en la 
construcción social de la bruja. Sin embargo, la 
riqueza de su material historiográfico convoca 
lecturas como la realizada por Walter Benjamin 
(2014) al recuperar de él «Los procesos contra las 
brujas» en su calidad de imagen de pensamiento 
expresada en un relato radiofónico de 1930.3 Es 
importante destacar este hecho porque lo que 

3  «Los procesos contra las brujas» fue el título de una de las charlas 
radiofónicas que Walter Benjamin realizó en el programa La hora de la 
juventud: historias radiofónicas para niños emitidas por Radio Berlín y 
Radio del suroeste de Alemania (Francfort), entre 1929 y 1932. La char-
la mencionada se emitió el 16 de julio de 1930 (Benjamin, 2014, p. 118)



55

imagonautas Nº 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

imagonautas

Benjamin realizó en su época como narrador en 
un programa radiofónico es equiparable a lo que 
los creadores de contenido realizan actualmente 
en los podcasts. El procedimiento de Benjamin 
para crear un relato sustentado en una imagen de 
pensamiento es lo que nos conecta con el siguien-
te apartado de la urdimbre metodológica.

Imágenes de pensamiento  
y anclajes de las representaciones sociales

En esta sección argumentamos por qué al captar 
como imagen de pensamiento lo relatado sobre 
las brujas es admisible reconocer malestares so-
ciales en los anclajes de sus atributos que el inves-
tigador hace observables hermenéuticamente.

En las obras de Walter Benjamin, cuya com-
plejidad se aprecia en los niveles diversos de ex-
posición de sus temas filosóficos, periodísticos, 
ensayísticos y de divulgación en los programas 
radiofónicos, sus conceptos forjados en diferen-
tes momentos de su biografía intelectual no tie-
nen significados fijos que pudieran exponerse, 
por ejemplo, por «imagen de pensamiento Ben-
jamin entiende». Esta lectura se sustenta en lo 
que especialistas de sus obras (Amengual, 2008; 
Buck–Morss, 2001; Opitz y Wizisla, 2014; Weigel, 
1999) coinciden al dar cuenta de las trayectorias 
teóricas que Benjamin realizó para ensayar el 
contenido de un concepto, su revisión crítica, 
su modificación y redefinición, la función ana-
lítica o descriptiva en contextos donde su expo-
sición tenía una meta estrictamente teórica, de 
otros donde era una herramienta conceptual 
descriptiva para comunicarse con un público 
común. Este es el caso del término imágenes de 
pensamiento o imágenes que piensan, el cual re-
mite a textos donde se describen situaciones de 
la vida cotidiana, personajes, emociones y anéc-
dotas como los reunidos en Calle de dirección 

única (Benjamin, 2010a) e Imágenes que piensan 
(Benjamin, 2010b).

Imagen de pensamiento no es una locución 
metafórica empleada como figura literaria, sino 
un signo epistemológico que invita a relacionar 
la experiencia social de los sujetos históricos 
convocados en una narración que contribuye a 
develar sus saberes y sabidurías.4 

En otro artículo (Hernández, 2024) hemos de-
mostrado de qué manera se puede instrumentar 
metodológicamente la imagen de pensamiento 
en el análisis de fotografías de álbumes familia-
res para reconstruir las representaciones de ex-
periencias de trabajo en familias mexicanas del 
siglo XX en México. Ahora recuperaremos de 
ese ensayo un aprendizaje que nos permitirá en-
focar en el análisis hermeneútico de los relatos 
de brujas contenidos en los podcasts las imáge-
nes de pensamiento que las y los autores de las 
historias, testimonios y ficciones comparten a 
un narrador de contenido para su divulgación. 
Conviene aclarar que el trabajo con las imáge-
nes de pensamiento en el acercamiento y estu-
dio que hacemos de los trabajos de Benjamin no 
es analógico a la teoría de las representaciones 
sociales, sino un recurso metodológico técnico 
para registrar y comprender los sentidos de las 
experiencias expresadas en los relatos. 

El trabajo con las imágenes de pensamiento 
es tan sólo una primera operación, un primer 
movimiento en la construcción de las represen-
taciones sociales de las brujas, porque aun cuan-
do permita describir y organizar la descripción 

4  Esta interpretación de la imagen de pensamiento Benjamin la ensa-
yó y desarrolló de manera especial durante su exilio en Francia (1933–
1940), en el marco de su proyecto de los Pasajes (Buck–Morss, 1989), 
en escritos clave como El narrador. Reflexiones sobre la obra de Nikolai 
Leskov (Benjamin, 2012b), Sobre Baudelaire (193 –1939) (Benjamin, 
2012c) y sus notas reunidas en la edición que Rolf Tiedemann publicó 
en Libro de los Pasajes (Benjamin, 2005). 



56

imagonautas Nº 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

imagonautas

del fenómeno, no es suficiente para compren-
der los significados de sentido que permitirían 
formular pesquisas y preguntas sobre sus pro-
yecciones como síntomas. Ante este desafío re-
currimos en la teoría de las representaciones 
sociales postulada por Denise Jodelet (1999) a su 
concepto de anclaje.

En una entrevista realizada a Jodelet en 
2002, durante su visita a varias universida-
des de México, Óscar Rodríguez de la UAM-I 
le preguntó: «¿Por qué es importante estudiar 
las representaciones sociales?», a lo que ella 
respondió:

Porque para entender cómo la gente actúa en 
su vida, hay que ver cuál es el significado que la 
gente pone en su universo. Eso es el problema 
de la construcción de su realidad social. Que 
viene de una producción colectiva y personal. 
A partir de la experiencia, para ver cuál es el 
sentido que le da a su universo de vida. (Espar-
za, 2003:131)

Denise Jodelet (1999) distingue dos procesos 
en la construcción de las representaciones que 
vinculan en la experiencia de la gente su sentido 
simbólico mencionado en la entrevista. El pri-
mer proceso es el de la objetivación que da cuen-
ta de cómo lo social transforma un conocimien-
to en representación; el segundo es el proceso de 
anclaje que atiende la inserción orgánica de un 
conocimiento constituido y responde a la pre-
gunta ¿cómo una representación transforma lo 
social? (Jodelet, 1999, p. 480). 

Jodelet clasifica cuatro modalidades de ancla-
je que de manera gradual culminan en el enrai-
zamiento de las representaciones como sistema 
de pensamiento. La primera corresponde a la 
asignación de sentido de las representaciones, 
descrita como un momento donde los sujetos 
buscan reconocer la naturaleza de los aconteci-
mientos que afectan sus vidas y significarlos en 

sus contornos «a través del sentido que confie-
ren a su representación» (Jodelet, 1999, p. 487). 
La segunda modalidad del anclaje «permite 
comprender cómo los elementos de la represen-
tación no sólo expresan relaciones sociales, sino 
que también contribuyen a constituirlas» (Jode-
let, 1999, p. 487). Al comparar estas dos modali-
dades de anclaje pretendemos justificar por qué 
la primera es pertinente para enlazar las imáge-
nes de pensamiento de la bruja con una acción 
de diagnóstico y reconocimiento del evento que 
afecta a los sujetos, así como de la dotación de 
sentido a través de sus creencias y emociones.

EL PODCAST DE TEMAS PARANORMALES. 
CRÍTICA DE LA FUENTE

Contar historias de espantos, de fantasmas o 
de sustos alrededor de una fogata, como parte 
de una velada o de una entre mesa, es algo de 
ese hacer cotidiano al que se refiere Michel De 
Certeau (1996), inscrito en varios y diferentes 
nichos culturales que compartimos como tradi-
ción los seres humanos. De cierta manera lo que 
nos lleva a contar y escuchar este tipo de histo-
rias invita a pensar en la teoría del goce de Ja-
cques Lacan como una especie de juego en una 
frontera de emociones con aquello que provoca 
miedo, pero al mismo tiempo seduce con el de-
seo de saber qué sucede y dar una probadita en 
carne propia de su presencia. 

El avance de la tecnología virtual generó 
otros modos de contar este tipo de historias por 
medio del internet y las plataformas digitales, 
creando nuevos géneros narrativos de los temas 
paranormales como las creepypastas (Sánchez, 
2019). En este tenor, el programa Relatos de la no-
che, creado y conducido por Uriel Reyes, es uno 
de los ejemplares contemporáneos que desde el 
año 2013 se ha mantenido en el ciberespacio con 



57

imagonautas Nº 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

imagonautas

un número de seguidores que en agosto de 2025 
fue de alrededor de dos millones, siendo recono-
cido como el mejor podcast de terror en los Spo-
ty Podcast Awards 2025. 

Elegimos este podcast mexicano para estudiar 
las narrativas sobre brujas porque su contenido 
se basa en los testimonios que los seguidores en-
vían, de historias recuperadas en los recuerdos 
de sus exponentes («no me sucedió a mí, pero 
me lo contó mi abuela, mi madre…») y de relatos 
en tercera persona que fueron atestiguados. El 
creador de contenido interviene con la produc-
ción sonora inmersiva y la edición del escrito 
original como un guion documentado. El rela-
to que se escucha es entonces una construcción 
mediática que modela, selecciona y presenta la 
historia original enviada por el usuario. Debi-
do a que no se tiene acceso a los textos origina-
les de los participantes, es imposible emitir un 
juicio sobre la verosimilitud de lo relatado por 
el creador de contenido aun cuando lo haga en 
primera persona, esto es, como si lo hiciera el 
emisor del texto. La precaución que requiere el 
tratamiento de este tipo de fuente para estudiar 
el fenómeno de las narrativas sobre temas para-
normales, nos remite al desafío que en el campo 
de estudios del folklore tienen los que investigan 
las leyendas urbanas. 

En este sentido hemos aprendido de los tra-
bajos del folklorista Jan Harold Brunvand (1968, 
2011) quien, en su mirada crítica de las fuentes 
orales que citan, reproducen y divulgan las na-
rraciones de las leyendas urbanas en diferentes 
lugares, contextos y temporalidades, recomien-
da mantener la atención en dos de sus caracte-
rísticas que adecuamos a nuestro caso. 

La primera es que las fabulas populares, como 
las contenidas en Relatos de la noche, «describen 
acontecimientos presuntamente reales (si bien 

raros) que le han pasado a un amigo de un ami-
go. Y generalmente las cuenta una persona fia-
ble, que las relata en un estilo creíble, porque 
realmente se las cree» (Brunvand, 2011, p. 15). 
La atención hay que dirigirla en las cualidades 
de su transmisión oral y sus variaciones, para 
identificar su núcleo narrativo esencial. El se-
gundo llamado de atención que un investigador 
del folklore tiene en cuenta es observar cómo se 
revisa y recicla un cuento, las situaciones des-
critas, los personajes mencionados. «Muy rara 
vez será posible desvelar los orígenes reales de 
un cuento popular», pero ello no desacredita 
que en cualquiera de las versiones se ilustra una 
situación humana que lo vuelve valioso (Brun-
vand, 2011, p. 18). 

Relatos de la noche es un espacio virtual don-
de se convoca explícitamente la creación de una 
comunidad. Desde una mirada sociológica es 
interesante registrar en la sección de chats de la 
plataforma y observar en los eventos públicos, 
ferias de libros, especialmente aquellas en las 
que su creador Uriel Reyes participa para pre-
sentar los dos publicaciones originales de los 
podcasts y de su autoría (Reyes, Valdés y Vargas, 
2023; Reyes, 2024), que lo de «comunidad» no 
es un marketing del programa, sino un hecho 
manifiesto debido a la participación de sus se-
guidores, de los comentarios escritos en inter-
net y del asiduo interés por enviar las historias 
que alimentan la elaboración de los podcasts.  
Siguiendo a Rita Laura Segato (2007), en su defi-
nición del espacio como referencia de un plano 
simbólico ordenador de sentido perteneciente 
al dominio de lo real, que requiere objetivarse 
en observables empíricos (p. 71), sostener que 
Relatos de la noche conforma una comunidad en 
un espacio virtual por la convergencia de quie-
nes se identifican con sus contenidos y la retroa-
limentación de sus relatos, es un fenómeno no-



58

imagonautas Nº 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

imagonautas

vedoso de considerar en la era de la información 
que, como lo pronosticó Castells (1999), es la de 
las sociedades red.

Un componente importante de quienes par-
ticipan en esta comunidad son los perfiles socia-
les que se detectan en la identificación de los que 
cuentan sus historias, de los lugares donde su-
cedieron y de los que las escuchan. Estudiantes, 
empleadas y empleados de oficina, secretarias, 
veladores, traileros, taxistas, gente de personal 
de limpieza, agricultores, albañiles, cocineras, 
tianguistas, cajeras y cajeros de tiendas de ser-
vicio, despachadores de bares, vigilantes en ce-
menterios, jubilados. Hombres y mujeres parti-
cipan por igual, pero en la edad como variable se 
observa que una gran parte de los relatos los es-
criben jóvenes adultos, rememorando el evento 
que se cuenta en una retrospectiva de cuando 
se tenía la edad de un niño menor o de un ado-
lescente. Los lugares son diversos, pero tienen 
referentes comunes en los medios rurales, urba-
nos y periferias donde habita lo que hoy día se 
entiende como clase trabajadora, desempleada 
y estudiantil. Poblados y rancherías dispersas, 
colonias de paracaidistas, barrios populares, zo-
nas habitacionales. Vecindades, edificios depar-
tamentales deteriorados, jacales de madera con 
techos de lámina, casas antiguas y abandona-
das. Estos son los actores sociales y los lugares 
en donde ocurrieron los acontecimientos que se 
narran.

Los temas paranormales del podcast elegido 
comprenden un amplio espectro: posesiones, 
fantasmas, maldiciones, extraterrestres, duen-
des y/o chaneques, entidades demoníacas, bru-
jas… Las brujas, que también serán reconocidas 
como hechiceras, mujeres de poder, mujeres 
de magia, son los personajes que en estas na-
rrativas conservan una identidad humana, sus 
acciones ocurren en contextos sociales y cultu-

rales, manifiestan emociones y sentimientos, 
transforman sus corporeidades. En una com-
pilación de 776 podcasts producidos entre 2013 
y 2024, entre todos los temas seleccionamos 72 
que tratan el tema de las brujas para su estudio 
y análisis, cuyos registros conforman una base 
electrónica que combina datos cualitativos, so-
noros, de video y transcripciones. 

Abrimos entonces la segunda parte de este 
artículo que se estructura en la exposición de 
una tipología básica de las representaciones 
sobre la bruja, construidas con los datos de los 
podcasts que responden a las siguientes pre-
guntas: 1. ¿Qué es la bruja?, 2. ¿Cómo y en qué 
entornos se manifiestan las brujas?, 3. ¿Por qué 
lo que hacen provoca horror?, 4. ¿Por qué hay 
razones para creer en las brujas?

¿QUÉ ES UNA BRUJA?

Conviene detenernos brevemente a denotar el sig-
nificado de «relatos de horror» para entender el 
género en el que se inscribe este tipo de narrativas. 
Siguiendo a uno de los más calificados escritores 
sobre el tema, H.P. Lovecraft (1989), la literatura 
de horror se caracteriza por un sentimiento inten-
so causado por algo espantoso, algo sobrenatural, 
que rebasa a todo tipo de racionalidad.

Si esta definición del horror es la premisa a 
considerar en la urdimbre de respuestas que 
daremos a las preguntas, la primera imagen de 
pensamiento sobre qué es la bruja sería: la bruja 
es un acontecimiento,5 una irrupción en la nor-
malidad de nuestras creencias sobre la realidad 
que, como bien lo expone Slavoj Zizek (2014)

5  Resulta interesante considerar en consonancia con la propuesta de la 
bruja como acontecimiento, la definición de fantasma que se da al inicio 
de la película El espinazo del diablo (2001), dirigida por Guillermo del 
Toro: «¿Qué es un fantasma? Un evento terrible condenado a repetirse 
una y otra vez, un instante de dolor, quizá algo muerto, que parece por 
momentos vivo aún, un sentimiento suspendido en el tiempo, como 
una fotografía borrosa, como un insecto atrapado en ámbar».



59

imagonautas Nº 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

imagonautas

En toda su dimensión y esencia [es] algo trau-
mático, perturbador, que parece suceder de 
repente y que interrumpe el curso normal de 
las cosas; algo que surge aparentemente de la 
nada, sin causas discernibles, una apariencia 
que no tiene como base nada sólido (p. 16). 

No perdamos de vista que el objeto de estu-
dio es lo que de síntoma hay en las narrativas 
estudiadas, de ahí que la bruja en tanto aconte-
cimiento contribuye a formular varias pistas so-
bre lo que «ella» (en femenino) representa. Una 
de estas pistas, que Michelet siguió de manera 
persistente en la reconstrucción histórica y cul-
tural de las supersticiones medievales, es la pre-
gunta sobre la otredad formulada en los siguien-
tes términos. ¿De qué indecibles prejuicios, 
calumnias y temores fueron objeto las mujeres 
que no se sometieron a los poderes pastorales y 
patriarcales de su época, hasta el punto de jus-
tificar su persecución, tormento y feminicidio?6 
¿Cómo fue que las mujeres en esta situación se 
estigmatizaron con la palabra bruja para rein-
ventar y perpetuar en doctrinas e ideologías re-
ligiosas y cuasi religiosas el mito de la Eva peca-
dora, de la transgresora del poder divino en su 
atrevimiento de mostrar el conocimiento como 
una ciencia del bien y del mal? 

Sin embargo, estas preocupaciones no son 
las que están presentes en los relatos de quie-
nes comparten sus experiencias en los podcasts; 
más bien, el acontecimiento paranormal que los 
impactó está asociado a poner en tela de juicio 
su credibilidad. En otras palabras, la pregunta 
dirigida a los oyentes es: «¿creen o no en las bru-
jas?, porque hasta antes de que me sucediera lo 
que voy a contar yo no creía, pero…». 

6  Michelet analiza los diferentes dispositivos jurídicos que la Iglesia 
católica, a través de diversas órdenes monásticas y del clero regular, 
inventaron para perseguir, martirizar y exterminar a las brujas. Entre 
estos dispositivos destaca el tratado Malleus Maleficarum. El martillo 
de las brujas. Para golpear a las brujas y sus herejías con poderosa maza 
[1486]. La versión consultada de este libro es la traducción de Miguel 
Jiménez Montserín (2004). 

Seis de cada diez relatos contenidos en los 
podcasts cuentan el acontecimiento de la bruja 
según los recuerdos que se tienen de lo que a su 
vez fue narrado por la madre, la abuela u otro 
testigo intergeneracional. Eventos ocurridos 
en entornos ecológicos del mundo rural: cerros 
áridos en los que se ubicaban caseríos dispersos, 
bosques en los que no había que transitar des-
pués del atardecer por los seres extraños que los 
habitan, áreas suburbanas marginadas y limí-
trofes con esos cerros y barrancas, fincas, casas 
y vecindades que, de tan antiguas, ahora son lu-
gares casi derruidos pero necesarios cuando no 
se tiene otro sitio donde vivir. 

Cuando los relatos son contados en primera o 
segunda persona remiten al suceso inesperado 
en el que la bruja se manifiesta. Lo interesante 
de estos es que, en su mayoría, la aparición de la 
bruja ocurre en un estado onírico, esto es, en sue-
ños o como un sueño. La imagen de pensamiento 
onírica del encuentro con la bruja es coincidente 
con el cuento de H.P. Lovecraft (1966, 2017) Los 
sueños en la casa de la bruja, en el que Gilmar, el 
protagonista, interactúa con la bruja Keziah du-
rante su condición onírica, desde el cual se van 
estableciendo estados de conexión con su reali-
dad consciente. Varias de las historias de Relatos 
de la Noche tienen esta característica.

¿POR QUÉ SE TEME A LAS BRUJAS?

Siguiendo a Pamela Stewart y Andrew Strathern 
(2008), el significado de bruja que se perfila en 
investigaciones antropológicas sobre brujería y 
hechicería, realizadas en diferentes países y con-
textos culturales, coincide con las representacio-
nes de este personaje en los relatos de los podcasts: 
«Lo que lleva la etiqueta de brujería se suele inter-
pretar como fuerza destructiva. La bruja devora la 
capacidad vital de la víctima» (p. 11). ¿Por qué se 
teme a las brujas en los relatos de los podcasts?



60

imagonautas Nº 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

imagonautas

Son amenazantes en su aspecto sobrenatural: 
mujeres vestidas con atuendos negros; cuando se 
pueden distinguir, sus rostros muestran rasgos 
avejentados o descarnados –casi cadavéricos– con 
ojos brillantes; no caminan, flotan sobre el suelo.

Ocho de cada diez relatos mencionan que se 
desplazan en las copas de los árboles o en los 
techos de las casas. Tienen una agilidad inau-
dita para escalar paredes y penetrarlas con sus 
susurros, carcajadas grotescas y gemidos. En el 
horizonte de los cerros se sabe que hay brujas 
cuando se visualizan bolas de fuego en trayec-
torias irregulares, porque ellas tienen el don de 
convertirse así. 

Entre los poderes malignos que se relatan en 
algunas historias, tienen algo parecido a los na-
guales. Se transforman en guajolotes, perros o 
caballos y hay quienes dicen que pueden volar 
(no necesariamente en escobas, como las brujas 
norteamericanas y europeas) convirtiéndose en 
aves y para ello se desprenden de sus piernas que 
resguardan en un lugar seguro. Los pocos rela-
tos que mencionan la cacería de brujas, lo logran 
porque rastrean los lugares en donde ocultaron 
sus extremidades para quemarlas y aguardar al 
animal en el que se convirtió con la intención de 
matarlo cuando regresa por su cuerpo.

Se les teme por su malignidad. Acechan las ca-
sas en las que hay recién nacidos sin bautizar para 
raptarlos y, cuando desaparecen, pocos de ellos 
son encontrados vivos en algún paraje desolado 
del cerro, del bosque o el fondo de una barranca.

También son recurrentes los relatos en los 
que las brujas hacen «trabajos» para dañar la 
salud de las personas con enfermedades incura-
bles, así como la vida sentimental de las parejas 
alentando la infidelidad del marido o enamo-
ramientos inexplicables. Provocan desempleo, 
miseria y fracaso en los negocios. Fomentan 

adicciones alcohólicas y drogadicción. Agravan 
el estado emocional con la depresión, la melan-
colía y hasta la locura. Estas situaciones se ex-
presan regularmente en las narraciones de mu-
jeres que fueron víctimas de la brujería.

Las brujas pueden estar en donde menos te 
imaginas, porque son familiares cercanos, parien-
tes políticos o vecinas. Las descubres cuando por 
envidia, celos u odio te atacan con sus «trabajos». 
También se puede acudir a ellas para pagarles por 
este tipo de servicios. Pero lo más común en los re-
latos es que aparezcan cuando menos te lo esperas. 
Un consejo: nunca te burles de una bruja o pongas 
en duda su existencia porque será muy caro el pre-
cio que pagarás por esta insolencia.

¿QUÉ RAZONES HAY  
PARA CREER EN LAS BRUJAS?

El filósofo Luis Villoro (2000) distingue tres ma-
neras de explicar las creencias: por razones, por 
motivos y por antecedentes. La creencia por ra-
zones es la más cercana a la primera modalidad 
de anclaje de la teoría de Jodelet (1999, p. 487) 
porque es en la que el sujeto justifica la «verdad» 
de su creencia, no en el sentido de un razona-
miento probatorio de lo real, sino en la valora-
ción de un acontecimiento que al irrumpir en 
la normalidad amerita un encuentro con lo no 
esperado (Villoro, 2000, p. 79). «Yo no creía en lo 
paranormal, en brujas, ni fantasmas hasta que 
escuché y vi tal cosa que me provocó miedo».

Este encuentro –proponemos a modo de hi-
pótesis– se da porque se procesa el anclaje del 
acontecimiento con una emoción de miedo y 
horror. Si examinamos los matices o denota-
ciones de los vocablos miedo y horror en su uso 
del español nos encontramos con significacio-
nes interesantes. El miedo es un estado afectivo 



61

imagonautas Nº 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

imagonautas

del que ve ante sí un peligro o en alguna situa-
ción una posible causa de malestar. También es 
una creencia de que ocurrirá o puede suceder 
algo contrario a lo que se desea (Moliner, 2007, 
p. 1944). El horror es un grado intenso de miedo 
que se asocia regularmente a una causante ex-
terna del ego: un presagio, un evento, un acon-
tecimiento personificado en la «bruja». 

En aras de mantener la coherencia con la 
atención metodológica que retomamos de 
Brunvand (2011) en su encuentro con las leyen-
das urbanas, en el anclaje del miedo y el horror 
lo importante para quien lo experimenta de esa 
manera es que cree en ello y desde su punto de 
vista es verosímil. 

La respuesta a la pregunta «¿crees en las bru-
jas?» es predecible en la perspectiva de las re-
presentaciones sociales porque, retomando a 
Zizek (1992), se formula en un círculo vicioso del 
soporte de las fantasías: «las razones por las que 
hemos de creer sólo son convincentes para aque-
llos que ya creen» (p. 69). En otras palabras, lo 
que Zizek postula, apoyándose en Pascal, es que 
la respuesta no reside en la argumentación ra-
cional sino en el ritual ideológico: «actúa como 
si ya creyeras y la creencia llegará sola» (p. 69). 

Llegado a este punto donde se observa que el 
anclaje del miedo y el temor a las brujas, a lo que 
hacen y representan como seres ominosos, se so-
porta en las creencias, reflexionemos sobre qué 
síntomas se infieren de estas representaciones.

REFLEXIONES. SÍNTOMAS. HIPÓTESIS  
DESDE LOS ANCLAJES  

DE LAS REPRESENTACIONES 

El episodio «La bruja del Pedregal de Santo Do-
mingo» (RDLN, 9 de junio de 2024) es único en 
el conjunto de los relatos porque es una especie 
de biografía en primera persona de alguien que 

da testimonio de su proceso de conversión como 
bruja. El relato de la bruja «Verónica», nombre 
que la autora del escrito pide explícitamente se 
mencione, tiene muchas aristas de entre las cua-
les hay una en particular que aporta elementos 
para enunciar síntomas de malestar social que 
percibimos en las representaciones de la bruja. 
Esta arista es la de las condiciones sociales en el 
ámbito cotidiano que tienden a la formación y 
práctica de sentimientos negativos, destructi-
vos, hasta escalar al odio, la venganza, la desva-
lorización personal, y que en el imaginario de 
los rituales de las brujas presenta signos de ne-
crofilia. Remitimos el significado de necrofilia 
a lo que Erich Fromm (1987) interpreta como la 
forma más radical de agresividad humana, «la 
más morbosa y más peligrosa de la que es capaz 
el hombre» (p. 45) por sus pulsiones sádicas y su 
fetichismo de la muerte.

El relato de «Verónica» alude a circunstancias 
micro-sociológicas de carencia de afecto y cui-
dado desde su niñez por la ausencia de su madre 
que se ignora si falleció (pero se insinúa fue bru-
ja y su espíritu acompaña a la hija), de soledad 
y un ostracismo provocado por sus pares en la 
escuela y vecinos de la colonia. Son situaciones 
que se agudizan en su adolescencia, coyuntura 
vital riesgosa porque tras lograr una relación 
de empatía con un joven, infravalorado por su 
inteligencia pero no por sus habilidades depor-
tivas, éste deja de frecuentarla cuando una com-
pañera del salón lo seduce para que sea su novio. 
El escenario del relato es casi un lugar común, 
pero lo destacable del de «Verónica» es el reco-
nocimiento de la envidia en tanto núcleo narra-
tivo central porque cataliza los sentimientos ne-
gativos en la escalada que ya hemos comentado. 

La sociología de las emociones (Alberoni, 
1991; Ehrenberg, 2000; Yébenes, 2014) es un 
campo interdisciplinario enfocado en proble-



62

imagonautas Nº 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

imagonautas

matizar las interpretaciones de los malestares 
y patologías psíquicas como anormalidades 
individuales con vistas a demostrar que son 
construcciones sociales, patologías colectivas 
creadas en los sistemas económicos, sociales y 
culturales de la modernidad. En esta tesitura, 
una lectura del testimonio de «Verónica» sugie-
re que sus primeras manifestaciones de envidia 
se contextualizan en un medio donde el juicio 
social para comparar y competir por demos-
trar quién es mejor, quién tiene lazos afectivos 
familiares y amistosos, quién es popular en un 
ambiente escolar por su carisma y belleza física 
en contraposición de quien carece de las con-
diciones para favorecerlas, genera la envidia 
como un sentimiento de culpa que, al decir de 
Alberoni (1991), expresa rebelión al juicio social 
y agresividad contra quienes son privilegiados:

El envidioso desvaloriza al otro, trata de dismi-
nuirlo, de dañarlo. Violencia que resulta tanto 
más culpable porque está dirigida contra una 
persona que la sociedad aprecia, estima. Por con-
siguiente, la acusación es doble: te rebelas contra 
el juicio de valor de la sociedad y atacas a aquel 
que la sociedad tiene en consideración. No acep-
tas nuestros principios y procedes contra quien 
nosotros estimamos. Por consiguiente, experi-
mentas un sentimiento infame, te comportas de 
manera infame. La palabra envidia expresa esta 
condena, y constituye un mandamiento a actuar 
de manera diferente (pp. 21-22).

Si retomamos algunas imágenes de pensa-
miento expuestas en la sección «¿Por qué se 
teme a las brujas?» reconoceremos la presencia 
de la envidia como pretexto para solicitar de 
una bruja los «trabajos», «encantamientos» y 
«amarres» necesarios para perjudicar a quienes 
se odia y someter a los que se desea en contra de 
su voluntad. «Verónica» entiende muy bien el 
sentimiento de la envidia porque ha sido una 
experiencia vital que la ha consumido en su sa-

lud corporal y psíquica, de manera que su testi-
monio desmiente las creencias populares sobre 
las brujas que las idealizan como seres de eter-
na juventud, con poderes mágicos para volar, 
transformarse en animales y cambiar su fiso-
nomía a voluntad. Nada de eso es cierto, afirma 
«Verónica», las brujas se avejentan rápidamente 
en un cuerpo cenizo y demacrado, pueden in-
tervenir en destruir a otros con enfermedades y 
pesares, acrecentando su eficiencia cada vez que 
lo hacen, pero pagando un precio muy alto por-
que es un muerto más el que cargan para lograr 
el ritual. El carácter se amarga, la soledad es in-
soportable y la bruja acaba siendo testigo de su 
degradación como ser humano.

Otro síntoma que se perfila en las representa-
ciones de la bruja tiene que ver con los entornos 
socioculturales donde se ubican los que acaban 
creyendo en ella. Proponemos identificar este 
entorno con el término «México roto» introdu-
cido por Sergio Zermeño (2018)

para hablar de un México (y una población 
mundial) con unas raíces rotas hacia lo tradi-
cional y al mismo tiempo con una débil articu-
lación hacia la economía globalizada (a pesar de 
que la economía informal las enlaza y muchos 
de sus miembros venden en las esquinas pro-
ductos venidos desde muy lejos). Aquí también 
el espacio público (común) se encuentra ame-
nazado, pero no por la apropiación o el saqueo 
del gran capital o de los individuos, sino por la 
degradación que sufre debido al abandono, la 
pobreza y la delincuencia (pp. 83–84).

De los 72 podcasts trabajados, un poco más 
de la mitad se basan en relatos de personas que 
atestiguan su experiencia paranormal en una 
media de edad entre los nueve y treinta años, 
más o menos. Son generaciones nacidas en los 
años noventa y lo que va del siglo XXI. Un par de 



63

imagonautas Nº 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

imagonautas

datos relevantes son su sobrevivencia a la pan-
demia del COVID-19 y que el período de cuaren-
tena fue una coyuntura favorable para conocer 
y escuchar el podcast de Relatos de la noche. En 
las breves semblanzas de los escribientes que se 
diluyen en los relatos se reconocen las situacio-
nes de incertidumbre para el trabajo, las dificul-
tades económicas para sobrevivir, la violencia 
doméstica entre parejas, las relaciones senti-
mentales precarias y los entornos cotidianos en 
los que se insinúan signos de religiosidad popu-
lar, cuando los hay, o su ausencia explícita que 
remite con frecuencia a figuras de autoridad 
paralelas de los ministros de culto en las que se 
cree por su poder para lidiar con entidades para-
normales cuando se es víctima de una brujería 
o hay acoso de una bruja. Cualquiera que sea el 
motivo del acontecimiento, es notorio que los 
protagonistas de los relatos están al margen de 
las instituciones hegemónicas para resolver sus 
problemas y en sus prácticas revelan otro tipo 
de instituciones del México profundo que les re-
sultan eficaces y confiables.

En este tenor, nuestra investigación en curso 
establece un nexo con lo que Michelet trabajó 
en el siglo XIX sobre las creencias en las brujas, 
cuando atendemos su insistencia en compren-
der las cualidades de las mujeres cuyos conoci-
mientos de las ecologías con las que convivían 
desempeñaron una función sanadora para los 
habitantes rurales de aldeas y caseríos aislados. 
Si el subtítulo de su libro enuncia «el estudio de 
las supersticiones en la edad media» no se re-
fiere al de las mujeres de conocimiento sino al 
que inventaron con el rumor, las calumnias y 
el miedo las víctimas de la envidia, el rencor, la 
impotencia y la represión sexual controlada por 
las instituciones eclesiástica y monárquica. En 
el seno de estos malestares sociales se enunció el 
nombre de la bruja. ¿Qué retos nos plantea hoy 

en día este aprendizaje de la obra de Michelet y 
tantas otras investigadoras para problematizar 
los signos supersticiosos de lo que ahora se rela-
ta sobre las brujas?

CONCLUSIONES

La primera vez que escuché el podcast de Rela-
tos de la noche en el que se invita a sus seguido-
res a refugiarse en sus narrativas de horror para 
ampararse de los horrores reales que suceden 
afuera, no entendí el planteamiento de su para-
doja. Al terminar de escribir este artículo caigo 
en cuenta del poder de la creencia de quienes 
conforman una comunidad virtual que hacen 
de los relatos paranormales un incentivo para 
volver soportable la carga del eterno retorno de 
los horrores reales con la levedad del ser, como 
lo plantea Milan Kundera (1993):

Cuanto más pesada sea la carga, más a ras de 
tierra estará nuestra vida. Más real y verdade-
ra será. Por el contrario, la ausencia absoluta 
de carga hace que el hombre se vuelva más li-
gero que el aire, vuele hacia lo alto, se distancie 
de la tierra, de su ser terreno, que sea real sólo 
a medias y sus movimientos sean tan libres 
como insignificantes. Entonces, ¿qué hemos 
de elegir? ¿El peso o la levedad?  (p. 9).

El podcast sobre las brujas tiene la magia y el 
misterio de un sueño que al ser contado elude lo 
que Freud pretendió realizar de manera inversa 
al interpretar no al sueño en sí sino al relato que 
de él se hace. Los Relatos de la noche nos trasla-
dan al lugar de lo onírico en el que quien lo es-
cucha se arraiga en sus creencias o se desprende 
como rizoma a otros lugares. No importa cómo 
se movilice mientras se afirme lo que Ortega y 
Gasset (1976) expresó de manera enfática «Con 
las creencias no hacemos nada, sino que simple-
mente estamos en ellas» (p. 19).  



64

imagonautas Nº 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

imagonautas

A la luz de estas reflexiones podemos sinteti-
zar los hallazgos principales de la investigación 
que aportan respuestas a la pregunta rectora del 
artículo en las siguientes proposiciones.  

El enfoque teórico con el que hemos procesa-
do los conceptos herramienta «imagen de pen-
samiento» de Benjamin, y «anclaje» con Jodelet, 
pueden valorarse metodológicamente por su 
función constructiva de mediaciones entre los 
imaginarios que de este personaje se expresan 
en una narrativa hasta cierto punto estigmati-
zante, con el procesamiento de sus representa-
ciones sociales que contextualizan en la primera 
modalidad del anclaje un ámbito propicio para 
problematizar las imágenes de pensamiento. 

Desde este punto de vista el ejercicio realiza-
do sugiere una manera de procesar las condicio-
nes para definir lo que en sociología es el hecho 
social, siguiendo a Emile Durkheim (2013), al 
hacer observable como cosa las percepciones 
de un fenómeno que en primera instancia son 
subjetivas en términos introspectivos. Pero el 
hecho social es un punto de partida que carac-
teriza las singularidades de un objeto de estu-
dio potencial en el proceso de su investigación, 
y en el caso que nos atañe esto implica sugerir 
preguntas y derroteros para avanzar en la com-
prensión del fenómeno. Proponemos dos ten-
dencias que se desprenden de este artículo.

Una tendencia es la de continuar con la teo-
ría de las representaciones sociales en la cons-
trucción de un diagnóstico completo de lo que 
hasta ahora se han reconocido como síntomas. 
Siguiendo a Jodelet (1999), se requeriría atender 
la vertiente de las objetivaciones: 

En este proceso, la intervención de lo social se tra-
duce en el agenciamiento y la forma de los conoci-
mientos relativos al objeto de una representación, 
articulándose con una característica del pensa-
miento social, la propiedad de hacer concreto 
lo abstracto, de materializar la palabra (p. 481).

Al señalar esta tendencia conviene aclarar 
la intención de trabajar cabalmente lo que en el 
contexto de la teoría de las representaciones so-
ciales constituye su método en la construcción 
del objeto, lo que no supone convertirlo en un 
paradigma único de la investigación. 

La segunda tendencia retoma esta observa-
ción al proponer la necesidad de interactuar con 
enfoques teóricos y conocimientos forjados en 
diferentes epistemologías, que en la problema-
tización del fenómeno aportarían otras pistas 
para el enriquecimiento metodológico de lo ya 
andado. Un ejemplo es el desafío de profundi-
zar la dimensión epistemológica de la creencia 
que Luis Villoro (2000) desarrolló en sus moda-
lidades y relaciones con los procesos de saber y 
conocimiento. Perfilamos posibilidades de en-
cuentro entre la filosofía del conocimiento de 
Villoro con el proceso de objetivación en la teo-
ría de Jodelet para robustecer la comprensión 
del fenómeno que, enunciado como pregunta, 
plantea: ¿por qué la escucha de relatos paranor-
males, caracterizados por el horror, invita a la 
formación de una comunidad virtual que en-
cuentra en este dispositivo mediático un refugio 
alternativo al terror de la violencia que ocurre 
en sus realidades cotidianas?

Conscientes de los retos que el estudio de este 
fascinante fenómeno nos impele a continuar 
aprendiendo con él, cerramos este artículo con 
una recapitulación del tema de las brujas en Rela-
tos de la noche, sugiriendo leerlo con la pregunta 
de Kundera: «Entonces, ¿qué hemos de elegir? 
¿El peso o la levedad?» (Kundera, 1993, p. 481).

Aunque para muchos, lo sabemos, las historias 
de brujas pueden no causar tanto terror e inclu-
so llegar a parecer relatos de fantasía, lo cierto 
es que para un gran porcentaje de esta comuni-
dad este tipo de experiencias son las que están 
más cerca de la realidad porque a casi todos nos 



65

imagonautas Nº 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

imagonautas

han compartido una historia que habla de mu-
jeres que corren por los techos, de bolas de fue-
go o que se ven bajar de la montaña, de rituales 
con los que no nos debimos topar o incluso con 
algo extraño arrojado al jardín de alguien que 
conocemos. (…) Si no crees en brujas no hay 
ningún problema, absolutamente nada te va a 
pasar, aunque vayas a acampar solo en lo más 
profundo del bosque; pero, si crees… si crees, 
ya sabes que hay que tomar las siguientes expe-
riencias con toda cautela. Apaga la luz y déjate 
llevar, porque estás escuchando Relatos de la 
Noche (RDLN, 3 de agosto 2023).

BIBLIOGRAFÍA

Alberoni, F. (1991). Los envidiosos. Barcelona: Gedisa.

Alcock, J. (1981). Parapsychology–Science or Magic? A Psycholo-
gical Perspective. New York: Pergamon Press.

Amengual, G. (2008). Pérdida de la experiencia y ruptura de la 
tradición. La experiencia en el pensamiento de Walter Benjamin. En 
Amengual, G., Cabot M. y Vermal, J. Ruptura de la tradición. Estudios 
sobre Walter Benjamin y Martin Heidegger. Madrid: Trotta. Pp. 29-59.

Benjamin, W. (2005). Libro de los Pasajes. Madrid: Akal.

(2010a). Calle de dirección única. En W. Benjamin, Obras. Libro 
IV/Vol.1. Madrid: Abada. pp. 23 p. 89.

(2010b). Imágenes que piensan. En W. Benjamin, Obras. Libro 
IV/Vol.1. Madrid: Abada. pp. 249 p. 389.

(2012a). Escritos franceses. Madrid: Amorrortu.

(2012b). El narrador, Reflexiones sobre la obra de Nikolai Les-
kov. En Escritos franceses. Madrid: Amorrortu. pp. 239-264.

(2012c). Sobre Baudelaire (1937 – 1939). En Escritos franceses. 
Madrid: Amorrortu. pp. 269 -282.   

(2014). Los procesos contra las brujas. En Radio Benjamin. Ma-
drid: Akal. pp. 113-118.

Bloom, H. (2009). La religión americana. México: Taurus.

Brunvand, J.

(1968) The Study of American Folklore. An Introduction. Canada: 
Norton and Company.

(2011) El fabuloso libro de las leyendas urbanas. Demasiado bueno 
para ser cierto. Barcelona: Alba minus.

Buck – Morss, S. (2001). Dialéctica de la mirada. Walter Benja-
min y el proyecto de los Pasajes. Madrid: La balsa de la medusa.

Castells, M. (1999). La era de la información. Economía, sociedad 
y cultura, 3 Vols. México: Siglo XXI.

Csordas, T. (1997). The Sacred Self. A Cultural Phenomenology of 
Charismatic Healing. Berkeley: University of California.

De Certeau, M. (1996). La invención de lo cotidiano. 1. Artes de 
hacer. México: Universidad Iberoamericana, ITESO, CEMCA.

Durkheim, E. (2013). Les régles de la méthode sociologique. Pa-
rís: PUF.

Ehrenberg, A. (2000). La fatiga de ser uno mismo. Depresión y 
sociedad. Buenos Aires: Nueva Visión.

Esparza. L.  (Presentador) (2003). Entrevista a Denise Jode-
let. Realizada el 24 de octubre de 2002 por Óscar Rodríguez Cerda 
(Coordinador de la licenciatura en Psicología Social. UAM Iztapa-
lapa). En Relaciones. Estudios de historia y sociedad. No. 93, Invier-
no 2003, Vol. XXIV. Sección Documento, pp. 117-132.

Fages, J. (1993). Para comprender a Lacan. B. Aires: Amorrortu.

Fromm, E. (1987). El corazón del hombre. México: Fondo de 
Cultura Económica.

Heelas, P. (1996). The New Age Movement. Cambridge, Massa-
chusetts: Blackwell.

Hernández, M. (2024). El álbum fotográfico familiar. Una pro-
puesta metodológica basada en la obra de Walter Benjamin para 
estudiar las representaciones sociales de una familia Mexicana en 
el siglo XX. En Imagonautas. Revista interdisciplinaria sobre imagi-
narios sociales. No. 19 Vol. 13 (junio 2024). UPAEP y USC. pp. 63-75.

Jiménez M. (Traductor) (2004). Malleus Maleficarum. El marti-
llo de las brujas. Para golpear a las brujas y sus herejías con poderosa 
maza [1486]. Valladolid: Maxtor.

Jodelet, D. (1993). «La representación social: fenómenos, con-
cepto y teoría». En S. Moscovici, Psicología social II. Pensamiento y 
vida social. Psicología social y problemas sociales. Barcelona: Paidós.

Kaminer, W. (2001). Durmiendo con extraterrestres. El auge de 
los irracionalismos y los peligros de la devoción. Barcelona: Alba.

Kundera, M. ( 1993). La insoportable levedad del ser. Barcelona: 
Tusquets.

Lefebvre, G. (1986). El gran pánico de 1789. La revolución france-
sa y los campesinos. Barcelona: Paidós.

Lomnitz, C.

(2023). «Zacatecas: la zona del silencio». En Nexos. No. 546. Ju-
nio. pp. 28-42.

(2024). Para una teología política del crimen organizado. México: Era.

Lovecraft, H. P. 

(1966). «Los sueños en la casa de la bruja». En H.P. Lovecraft, 
Obras escogidas. Primera selección. Barcelona: Acervo. pp. 81-118.

(1989). El horror en la literatura. Madrid: Alianza Editorial.

(2017). «Los sueños en la casa de la bruja». En Leslie S. Klinger. 
Prólogo y notas. Edición anotada. H. P. Lovecraft. Madrid: Akal. 
pp. 752-797.

Marty, M. & Scott, R. (1991). Fundamentalisms Observed. Chica-
go: University of Chicago Press.

Michelet, J. (2022). La bruja. Un estudio de las supersticiones en 
la edad media. Madrid: Akal.

Moliner, M. (2007). Diccionario de uso del español. Madrid: Gredos.

Montserín. M. (2004). Malleus Maleficarum. El martillo de las 
brujas. Para golpear a las brujas y sus herejías con poderosa maza 
[1486]. Valladolid: Mastor.



66

imagonautas Nº 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

imagonautas

Opitz, M. y Wizisla, E. (editores), (2014). Conceptos de Walter 
Benjamin. Buenos Aires: Los cuarenta.

Ortega y Gasset, J. (1976). Ideas y creencias. Madrid: Espasa 
Calpe.

Reyes, U. (2024). Relatos de la Noche. México: Suma.

Reyes, U., Vargas, A. y Valdés, R. (2023). El crucifijo del Padre 
Lucas. Si Dios conmigo. México: Sonoro.

Sánchez, S. (2019). «Netlore: Leyendas urbanas y creepypas-
tas». En deSignis. Vol. 30, pp. 133-144. 2019. Federación Latinoame-
ricana de Semiótica.

Segato, R. (2007). La Nación y sus Otros. Raza, etnicidad y diver-
sidad religiosa en tiempos de Políticas de la Identidad. Buenos Aires: 
Prometeo.

Stewart, P. y Strather, A. (2008). Brujería, hechicería, rumores y 
habladurías. Madrid: Akal.

Thaler, M. y Lalich, J. (1997). Las sectas entre nosotros. Barce-
lona: Gedisa.

Villoro, L. (2000). Creer, saber, conocer. México: Siglo XXI.

Vovelle, M. (1981). Introducción a la historia de la revolución 
francesa. Madrid: Crítica.

Weigel, S. (1999). Cuerpo, imagen y espacio en Walter Benjamin. 
Buenos Aires: Paidós.

Yébenes, Z. (2014). Los espíritus y sus mundos. Locura y subjetivi-
dad en el México moderno y contemporáneo. México: UAM, Gedisa.

Zermeño, S. (2018). Ensayos amargos sobre mi país. Del 68 al 
nuevo régimen, cincuenta años de ilusiones. México: Siglo XXI.

Zizek, S.

(1992). El sublime objeto de la ideología. México: Siglo XXI.

(2014). Acontecimiento. México: Sexto Piso.



149

imagonautas Nº 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

imagonautas


