N:0719-0166

d S

aginarios Sociales




UPAEP

Emilio José Bafios Ardavin, Rector.

José Antonio Llergo Victoria, Secretario General.
Jorge Medina Delgadillo, Vicerrector de Investigacidn.
Mariano Sdnchez Cuevas, Vicerrector Académico.
Javier Taboada, Director Editorial.

Imagonautas

Red Iberoamericana de Investigacién en Imaginarios y Representaciones (RIIR)

Directorio

Felipe Andrés Aliaga Saez, Coordinador General.
Javier Diz Casal, Comité Editorial.

Yutzil Cadena Pedraz, Comité Editorial.

Josafat Morales Rubio, Comité Editorial.

IMAGONAUTAS, REVISTA INTERDISCIPLINARIA SO-
BRE IMAGINARIOS SOCIALES, afio 15, No. 22, diciembre
2025, es una publicaciéon semestral editada por la Univer-
sidad Popular Auténoma del Estado de Puebla AC,, calle
21 Sur 1103, Col. Santiago, C.P. 72410, Puebla, Puebla Tel.
(222) 2299400, revista.imagonautas@upaep.mx Editor
responsable: Rall Romero Ruiz. Reserva de Derechos al
Uso Exclusivo No. 04-2022100513012000-102, ISSN en
trdmite, ambos otorgados por el Instituto Nacional del
Derecho de Autor.

Comité Editorial Imagonautas

Josafat Morales Rubio, Editor en jefe.
UNIVERSIDAD POPULAR AUTONOMA DEL ESTADO DE PUEBLA, MEXICO

Raul Romero Ruiz, Editor.
UNIVERSIDAD AUTONOMA METROPOLITANA, CIUDAD DE MEXICO, MEXICO

Felipe Andrés Aliaga Saez
UNIVERSIDAD SANTO TOMAS, COLOMBIA

Milton Aragon
UNIVERSIDAD AUTONOMA DE COAHUILA, MEXICO

Fatima Brafa Rey
UNIVERSIDADE DE VIGO, GALICIA, ESPARA

Yutzil Cadena Pedraza
UNIVERSIDAD NACIONAL AUTONOMA DE MEXICO, MEXICO

Enrique Carretero Pasin
UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE COMPOSTELA, GALICIA, ESPARA

David Casado Neira

UNIVERSIDADE DE VIGO, GALICIA, ESPANA

Javier Diz Casal
UNIVERSIDAD INTERNACIONAL IBEROAMERICANA, MEXICO

Laura Susana Zamudio Vega
UNIVERSIDAD AUTONOMA DE BAJA CALIFORNIA, MEXICO

Los textos publicados en esta revista estdn sujetos -si no se indica lo contrario- a una licencia
de Reconocimiento 4.0 Internacional de Creative Commons. La licencia completa se puede
consultar en https://creativecommons. org/licenses/by/4.0/deed.es



imagonautas N2 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

La bruja en el pédcast digital Relatos de la noche
Representaciones paranormales
como sintoma de malestares sociales

The Witch on the Digital Podcast Relatos de la Noche

Paranormal Representations as a Sympton of Social Disconfort

Miguel J. Herndndez Madrid
El Colegio de Michoacan, miguelh5613@yahoo.com.mx

Resumen

En este articulo sostenemos que en las narrativas populares mexicanas sobre brujas y hechiceria di-
fundidas por podcasts se pueden identificar sintomas de malestares sociales cuando el fenémeno es
enfocado en el campo de estudio de losimaginarios y representaciones sociales, con el disenio de una
herramienta metodolégica capaz de reconocer los anclajes emocionales e identitarios, susceptibles
de forjar comunidades virtuales en las que se subliman los terrores cotidianos. Partiendo de una
perspectiva epistemoldgica que se aproxima al fenémeno con vistas a examinar sus articulaciones
posibles con la realidad, haciendo un uso critico de la teoria en su calidad de herramienta heuristi-
ca, trabajamos con el concepto de imagenes de pensamiento de Walter Benjamin y con el de anclaje
de Denise Jodelet para identificar las representaciones de la bruja en las narrativas del podcast y
procesar hermenéuticamente los signos de sus sintomas. La fuente del podcast consultada en la pla-
taforma digital de YouTube es el programa Relatos de la noche del creador de contenido Uriel Reyes.

Palabras clave: brujas, sintoma, podcast, imagen de pensamiento, anclaje, horror.

Abstract

In this article, we argue that in Mexican popular narratives about witches and sorcery dissemina-
ted by podcasts, symptoms of social distress can be identified when the phenomenon is approached
within the field of study of imaginaries and social representations, with the design of a methodo-
logical tool capable of recognizing emotional and identity anchors susceptible to forging virtual
communities in which everyday terrors are sublimated. From an epistemological perspective that
approaches the phenomenon with the aim of examining its possible articulations with reality, ma-
king critical use of theory as a heuristic tool, we work with Walter Benjamin’s concept of thou-
ght-images and Denise Jodelet’s concept of anchoring to identify the representations of the witch
in the podcast narratives and to hermeneutically process the signs of their symptoms. The source
of the podcast consulted on the digital platform YouTube is the program Relatos de la noche by
content creator Uriel Reyes.

Keywords: Witches, Sympton, Podcast, Thinking Image, Anchorage, Horror.

51 imagonautas


https://orcid.org/0000-0001-7698-2977

imagonautas N2 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

INTRODUCCION

El funcionamiento de las creencias en el mundo
secular, que también puede enunciarse como las
creencias en lo sobrenatural para interpretar la
realidad, es el tema de fondo de la investigacion
que soporta este articulo. La palabra sobrena-
tural es un adjetivo que se aplica para «lo que no
ocurre segln las leyes naturales», y esta asociada
principalmente a las creencias religiosas (Mo-
liner, 2007, p. 2741). En el campo de estudio de
las religiones, las investigaciones que al respec-
to fueron realizadas durante las décadas de los
ochenta y noventa del siglo XX se enfocaron en el
movimiento de la New Age (Heelas, 1996), la proli-
feracion de sectasreligiosas (Thalery Lalich, 1997)
forjadas en las diferentes ramificaciones del cris-
tianismo americano (Bloom, 2009) y en los movi-
mientos espirituales de sanacién (Csordas, 1997);
fendmenos que en conjunto comparten un tipo
deimaginario donde la fe y la espiritualidad estan
por encima de la razon y la ciencia para explicar
los problemas del mundo y los de los individuos,
de tal manera que «la fe revela lo que la razoén es
incapaz de discernir. Y el misterio es, después
de todo, uno de los puntos clave de la creencia
religiosa» (Kaminer, 2001, p. 23). Los que en esos
anos se perfilaron como escenarios expresivos de
la diversidad religiosa y espiritual en varios pai-
ses de los continentes americano y europeo, en el
primer cuarto del siglo XXI se han posicionado
como movimientos sociales y politicos, en donde
aquellos que predican doctrinas religiosas funda-
mentalistas inciden en la vida publica de manera
contundente (Marty y Scott, 1991).

La investigacion en la que se basa este traba-
jo retoma del panorama anterior dos tendencias
subyacentes en estos movimientos. Una es el
efecto potencial de las creencias en lo sobrenatu-
ral (no agotadas en la religion) por encima de la
racionalidad, para interpretar problemas perso-

nales. La otra es la fuerza de la emotividad en este
tipo de interpretacion para interpelar a otros que
comparten o tienen &mbitos similares de creen-
cias, derivando en la formacién de comunidades.

Nos preguntamos: jestas tendencias son ex-
clusivas del campo religioso o también se mani-
fiestan y estructuran en otros contextos sociales
y culturales?; fue asi que siguiendo las pistas para
responder esta pregunta nos topamos con el cre-
ciente fenémeno de la produccién de podcasts en
México sobre temas paranormales que entre los
anos 2013 y 2015 iniciaron las plataformas fundan-
tes y sostenidas hasta hoy dia, generando una co-
rriente creciente de creadores de contenido.!

(Qué tiene en particular este fendmeno para
hacerlo un tema de investigaciéon sociocultural?
Una respuesta es la interpelacion emotiva que
algunos proyectos de los podcasts realizan con
sus seguidores para conformar comunidades que
comparten sus historias, ficciones y testimonios
paranormales como un refugio alternativo a los
miedos provocados por la violencia publica en la
realidad cotidiana. Al respecto, la siguiente cita
con la que inician varios programas del podcast
Relatos delanoche, fuente principal de este estudio,
es una muestra de la caracteristica mencionada.

Buenas noches comunidad, buenas noches a los
oyentes casuales que atin no son parte de rela-
tos de la noche; bienvenidos todos y de verdad,
espero de todo corazon que las siguientes histo-
rias de horror sobrenatural les ayude a escapar
por un rato, por unos momentos, del terror real
que esta alla afuera todos los dias, sobre todo,

en dias como éstos (RDLN,?saludo inicial).

1 La creadora y el creador de contenido es un profesional que pro-
duce materiales de video, imigenes, textos y narrativas originales,
para conectar audiencias especiﬁcas y realizar sus objetivos de comu-
nicacién, entretenimiento y marketing. Se distribuye en plataformas
vircuales a través de blogs, redes sociales, sitios web, entre otros.

2 Las siglas RDLN indican el titulo del podcast Relatos de la Noche,

escuchados en la plataforma YouTube.

imagonautas



imagonautas N2 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

Otra respuesta a la pregunta es que a diferencia
de las creencias religiosas que soportan interpre-
taciones sobrenaturales de la realidad y modos
de estar en el mundo, las creencias en fenémenos
paranormales (paranormal, del griego napd, para
= al lado, al margen) (Moliner, 2007, p. 2183) se
caracterizan, siguiendo a James E. Alcock (1981),
porque no han sido explicados por la ciencia ac-
tual y porque no son compatibles con las normas
de las percepciones, las creencias doctrinarias y
las expectativas referentes a la realidad. No obs-
tante, la fortaleza de las creencias paranormales
radica en la manera en que lo inexplicable irrum-
pede manera incierta en la vida normal y provoca
experiencias de sufrimiento que plantean desa-
fios para interpretar la realidad.

De entre el amplio espectro de situaciones pa-
ranormales narradas en el podcast Relatos de la
noche elegimos el tema de las brujas o hechiceras
(en esta fuente se utilizan como sinénimos) por-
que, a diferencia de otras entidades, es un perso-
naje con caracteristicas humanas que interactta
en lasociedad y esidentificada como parte de ella
en algunos relatos. Al enfocar las acciones de la
bruja y sus motivos, descritas como perniciosasy
ominosas, las narrativas remiten a diversos ma-
lestares sociales que pueden proporcionar sem-
blantes de problematicas complejas.

En este tenor, la pregunta rectora que la in-
vestigacion expuesta en este articulo se propone
responderes: ;porquéycémoalenfocardesdela
teoria de las representaciones sociales el estudio
de los relatos sobre creencias paranormales, y
especificamente el tema de las brujas en México,
es sostenible la identificacién de sintomas sobre
problemas de la realidad social?

URDIMBRE METODOLOGICA

En esta secciéon argumentaremos por qué el
concepto de sintoma que definiremos tiene una
funcién metodolégica para identificar los ma-
lestares sociales representados en los relatos
de las brujas, y como construiremos tales re-
presentaciones de la bruja poniendo en diadlogo
dos conceptos tedricos de las representaciones
sociales: imagenes de pensamiento de Walter
Benjamin (2012) y procesos de anclaje de Denise
Jodelet (1993).

EL SINTOMA COMO OBJETO DE ESTUDIO

La nocién de sintoma (del griego symptoma =
coincidencia) se refiere a las alteraciones del or-
ganismo que «revelan una enfermedad y su natu-
raleza» (Moliner, 2007, p. 2731); indicios que, en
una lectura profunda como la de Jacques Lacan
en el psicoanalisis, denotan el signo enigmatico
de un conflicto inconsciente (Fages, 1993, p. 159).

Slavoj Zizek (1992, p. 47) postula que segin
Jacques Lacan el sintoma fue inventado por
Karl Marx en su problematizacién del fetichis-
mo de las mercancias, pero también, aunque en
otra tesitura, de Sigmund Freud en su interpre-
tacion de los suenos. En su lectura de Lacan Zi-
zek propone que el concepto de sintoma en los
problemas planteados por Marx y Freud, en sus
respectivos ambitos, no tiene la funcién de de-
velar el sentido oculto de la mercancia y el sue-
no, sino comprender desde la direccién de un
sentido hermenéutico lo significativo que daba
forma a esa manera de concebir las mercancias
como algo real, a lo sofiado como un mensaje
metaférico del inconsciente (Zizek, 1992, p. 48).

La intencién de ubicar en este contexto las
significaciones tedricas de la nocién de sintoma
parte de que la hipoétesis central de este trabajo

imagonautas



imagonautas N2 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

propone que en los relatos sobre las brujas, ex-
puestos en el podcast Relatos de la noche, las for-
mas paranormales que representan e imaginan
las identidades y acciones de estos personajes
expresan un conjunto de sintomas de malesta-
res sociales reales experimentados en la vida
cotidiana. Parafraseando a Zizek, nuestra hip6-
tesis pretende explorar las significaciones socia-
les que dan forma a las maneras de imaginar y
concebir lo que es la bruja en las narrativas pa-
ranormales, porque es en la lectura hermenéu-
tica de estas representaciones donde podremos
aportar reflexiones sobre los malestares sociales
que las soportan.

Sustentamos la pertinencia del planteamiento
de esta hipotesis en la revision de investigaciones
que en la especialidad de la historia de las menta-
lidades y de los imaginarios sociales y culturales
identificaron en sus debidos contextos sintomas
de malestares sociales al estudiar las creencias,
supersticiones, visiones y sentimientos colectivos
manifiestos en los mundos de vida cotidianos.

Es plausible reconocer en las investigaciones
de Georges Lefebvre (1986) y Michelle Vovelle
(1981), fundadores de la revista francesa Annales
d“Historie Economique et Sociale durante su pri-
mera época (1929-1941), un antecedente impor-
tante de la funcién de las expresiones de miedo,
terroreincertidumbre captadasenlosrelatosde
las poblaciones rurales de Francia durante el si-
glo XVIII para identificar sintomas de malestar
social y politico que fueron interpretados como
indicadores precedentes del estallido de la
Revolucién Francesa en 1789. Pero estas emo-
tividades tuvieron como referentes los asaltos
de bandidos, los saqueos, el robo y la violencia
con dolo perpetrada por mercenarios, que tiene
cierto parecido con lo que en el presente se ma-
nifiestan como rumores, relatos y testimonios
en las llamadas zonas del silencio de México,

donde dominan los sicarios y traficantes perte-
necientes a esa entidad llamada «crimen organi-
zado» (Lomnitz, 2023, 2024).

Pero si de reconocer antecedentes se trata en
el tema de las representaciones de emociones
drasticas asociadas a personajes sobrenaturales,
tenemos que remontarnos en Francia a la inves-
tigacién emblematica del historiador Jules Mi-
chelet sobre la bruja, publicada en 1862 y que si-
gue siendo a la fecha un ejemplar imprescindible
por su valor informativo, hermenéutico y esté-
tico en su tipo de exposicion. En La bruja (2022),
Michelet muestra los diferentes itinerarios de la
construccién de la bruja en tanto sujeto de los en-
tramados de las relaciones de poder, durante la
épocamedieval einicios delaIlustracion. Distin-
gue las sutilezas de la formacién social y cultural
de la hechicera en consonancia con las creencias
magicas de su relacién con los ecosistemas, con
respecto a la emergencia de los poderes patriar-
cales dominantes por el clero para inventar a la
bruja como un ser malévolo vinculado con los
dogmas sobre el demonio, hasta perpetrar los
primeros feminicidios documentados.

El libro de Michelet no plantea en forma ex-
plicita la intencién de estudiar las supersticio-
nes medievales como imaginarios colectivos de
donde puedan inferirse sintomas de los malesta-
res sociales y culturales que intervinieron en la
construccién social de la bruja. Sin embargo, la
riqueza de su material historiografico convoca
lecturas como la realizada por Walter Benjamin
(2014) al recuperar de él «Los procesos contra las
brujas» en su calidad de imagen de pensamiento
expresada en un relato radiofénico de 1930.% Es
importante destacar este hecho porque lo que

3 «Los procesos contra las brujasy fue el titulo de una de las charlas
radiofénicas que Walter Benjamin realizé en el programa La hora de la
juventud: bistorias radioﬁ)’nicas para nifios emitidas por Radio Berlin y
Radio del suroeste de Alemania (Francfort), entre 1929 y 1932. La char-
la mencionada se emitié el 16 de julio de 1930 (Benjamin, 2014, P. 118)

imagonautas



imagonautas N2 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

Benjamin realiz6 en su época como narrador en
un programa radiofénico es equiparable a lo que
los creadores de contenido realizan actualmente
en los podcasts. El procedimiento de Benjamin
para crear un relato sustentado en unaimagen de
pensamiento es lo que nos conecta con el siguien-
te apartado de la urdimbre metodolégica.

Imagenes de pensamiento
y anclajes de las representaciones sociales

En esta secciéon argumentamos por qué al captar
como imagen de pensamiento lo relatado sobre
las brujas es admisible reconocer malestares so-
cialesen los anclajes de sus atributos que el inves-
tigador hace observables hermenéuticamente.

En las obras de Walter Benjamin, cuya com-
plejidad se aprecia en los niveles diversos de ex-
posicion de sus temas filosoéficos, periodisticos,
ensayisticos y de divulgacion en los programas
radiofénicos, sus conceptos forjados en diferen-
tes momentos de su biografia intelectual no tie-
nen significados fijos que pudieran exponerse,
por ejemplo, por «imagen de pensamiento Ben-
jamin entiende». Esta lectura se sustenta en lo
que especialistas de sus obras (Amengual, 2008;
Buck-Morss, 2001; Opitzy Wizisla, 2014; Weigel,
1999) coinciden al dar cuenta de las trayectorias
tedricas que Benjamin realizé para ensayar el
contenido de un concepto, su revision critica,
su modificacion y redefinicién, la funcién ana-
litica o descriptiva en contextos donde su expo-
sicién tenia una meta estrictamente tedrica, de
otros donde era una herramienta conceptual
descriptiva para comunicarse con un publico
comun. Este es el caso del término imagenes de
pensamiento o imagenes que piensan, el cual re-
mite a textos donde se describen situaciones de
la vida cotidiana, personajes, emociones y anéc-
dotas como los reunidos en Calle de direccion

umica (Benjamin, 2010a) e Imdgenes que piensan
(Benjamin, 2010b).

Imagen de pensamiento no es una locucion
metaférica empleada como figura literaria, sino
un signo epistemolégico que invita a relacionar
la experiencia social de los sujetos histéricos
convocados en una narraciéon que contribuye a
develar sus saberes y sabidurias.*

En otro articulo (Hernandez, 2024) hemos de-
mostrado de qué manera se puede instrumentar
metodologicamente la imagen de pensamiento
en el analisis de fotografias de albumes familia-
res para reconstruir las representaciones de ex-
periencias de trabajo en familias mexicanas del
siglo XX en Meéxico. Ahora recuperaremos de
ese ensayo un aprendizaje que nos permitira en-
focar en el andlisis hermenettico de los relatos
de brujas contenidos en los podcasts las image-
nes de pensamiento que las y los autores de las
historias, testimonios y ficciones comparten a
un narrador de contenido para su divulgacién.
Conviene aclarar que el trabajo con las image-
nes de pensamiento en el acercamiento y estu-
dio que hacemos de los trabajos de Benjamin no
es analédgico a la teoria de las representaciones
sociales, sino un recurso metodolégico técnico
para registrar y comprender los sentidos de las
experiencias expresadas en los relatos.

El trabajo con las imagenes de pensamiento
es tan s6lo una primera operacién, un primer
movimiento en la construccion de las represen-
taciones sociales de las brujas, porque aun cuan-
do permita describir y organizar la descripcién

4 Esta interpretacién de la imagen de pensamiento Benjamin la ensa-
y6 y desarrollé de manera especial durante su exilio en Francia (1933~
1940), en el marco de su proyecto de los Pasajes (Buckaorss, 1989),
en escritos clave como El narrador. Reflexiones sobre la obra de Nikolai
Leskov (Benjamin, 2012b), Sobre Baudelaire (193 —1939) (Benjamin,
2012¢) y sus notas reunidas en la edicién que Rolf Tiedemann publicé
en Libro de los Pasajes (Benjamin, 2005).

imagonautas



imagonautas N2 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

del fendmeno, no es suficiente para compren-
der los significados de sentido que permitirian
formular pesquisas y preguntas sobre sus pro-
yecciones como sintomas. Ante este desafio re-
currimos en la teoria de las representaciones
sociales postulada por Denise Jodelet (1999) a su
concepto de anclaje.

En una entrevista realizada a Jodelet en
2002, durante su visita a varias universida-
des de México, Oscar Rodriguez de la UAM-I
le pregunt6: «;Por qué es importante estudiar
las representaciones sociales?», a lo que ella
respondio:

Porque para entender como la gente acttia en

suvida, hay que ver cual es el significado que la

gente pone en su universo. Eso es el problema

de la construccién de su realidad social. Que

viene de una produccién colectiva y personal.

A partir de la experiencia, para ver cual es el

sentido que le da a su universo de vida. (Espar-

za, 2003:131)

Denise Jodelet (1999) distingue dos procesos
en la construccion de las representaciones que
vinculan en la experiencia de la gente su sentido
simbélico mencionado en la entrevista. El pri-
mer proceso es el de la objetivacién que da cuen-
ta de cdémo lo social transforma un conocimien-
to en representacién; el segundo es el proceso de
anclaje que atiende la insercién organica de un
conocimiento constituido y responde a la pre-
gunta ;cOmo una representaciéon transforma lo
social? (Jodelet, 1999, p. 480).

Jodelet clasifica cuatro modalidades de ancla-
je que de manera gradual culminan en el enrai-
zamiento de las representaciones como sistema
de pensamiento. La primera corresponde a la
asignacion de sentido de las representaciones,
descrita como un momento donde los sujetos
buscan reconocer la naturaleza de los aconteci-
mientos que afectan sus vidas y significarlos en

sus contornos «a través del sentido que confie-
ren a su representacién» (Jodelet, 1999, p. 487).
La segunda modalidad del anclaje «permite
comprender como los elementos de la represen-
tacién no sélo expresan relaciones sociales, sino
que también contribuyen a constituirlas» (Jode-
let, 1999, p. 487). Al comparar estas dos modali-
dades de anclaje pretendemos justificar por qué
la primera es pertinente para enlazar las image-
nes de pensamiento de la bruja con una accién
de diagnostico y reconocimiento del evento que
afecta a los sujetos, asi como de la dotacién de
sentido a través de sus creencias y emociones.

EL PODCAST DE TEMAS PARANORMALES.
CRITICA DE LA FUENTE

Contar historias de espantos, de fantasmas o
de sustos alrededor de una fogata, como parte
de una velada o de una entre mesa, es algo de
ese hacer cotidiano al que se refiere Michel De
Certeau (1996), inscrito en varios y diferentes
nichos culturales que compartimos como tradi-
cion los seres humanos. De cierta maneralo que
nos lleva a contar y escuchar este tipo de histo-
rias invita a pensar en la teoria del goce de Ja-
cques Lacan como una especie de juego en una
frontera de emociones con aquello que provoca
miedo, pero al mismo tiempo seduce con el de-
seo de saber qué sucede y dar una probadita en
carne propia de su presencia.

El avance de la tecnologia virtual genero6
otros modos de contar este tipo de historias por
medio del internet y las plataformas digitales,
creando nuevos géneros narrativos de los temas
paranormales como las creepypastas (Sanchez,
2019). En este tenor, el programa Relatos de la no-
che, creado y conducido por Uriel Reyes, es uno
de los ejemplares contemporaneos que desde el
ano 2013 se ha mantenido en el ciberespacio con

imagonautas



imagonautas N2 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

un nimero de seguidores que en agosto de 2025
fue de alrededor de dos millones, siendo recono-
cido como el mejor podcast de terror en los Spo-
ty Podcast Awards 2025.

Elegimosestepodcast mexicano paraestudiar
las narrativas sobre brujas porque su contenido
se basa en los testimonios que los seguidores en-
vian, de historias recuperadas en los recuerdos
de sus exponentes («no me sucedié a mi, pero
me lo conté mi abuela, mi madre...») y de relatos
en tercera persona que fueron atestiguados. El
creador de contenido interviene con la produc-
cién sonora inmersiva y la edicién del escrito
original como un guion documentado. El rela-
to que se escucha es entonces una construccion
mediatica que modela, selecciona y presenta la
historia original enviada por el usuario. Debi-
do a que no se tiene acceso a los textos origina-
les de los participantes, es imposible emitir un
juicio sobre la verosimilitud de lo relatado por
el creador de contenido aun cuando lo haga en
primera persona, esto es, como si lo hiciera el
emisor del texto. La precaucién que requiere el
tratamiento de este tipo de fuente para estudiar
el fendmeno de las narrativas sobre temas para-
normales, nos remite al desafio que en el campo
de estudios del folklore tienen los que investigan
las leyendas urbanas.

En este sentido hemos aprendido de los tra-
bajos del folklorista Jan Harold Brunvand (1968,
2011) quien, en su mirada critica de las fuentes
orales que citan, reproducen y divulgan las na-
rraciones de las leyendas urbanas en diferentes
lugares, contextos y temporalidades, recomien-
da mantener la atencién en dos de sus caracte-
risticas que adecuamos a nuestro caso.

Laprimeraesque las fabulas populares, como
las contenidas en Relatos de la noche, «describen
acontecimientos presuntamente reales (si bien

raros) que le han pasado a un amigo de un ami-
go. Y generalmente las cuenta una persona fia-
ble, que las relata en un estilo creible, porque
realmente se las cree» (Brunvand, 2011, p. 15).
La atencién hay que dirigirla en las cualidades
de su transmision oral y sus variaciones, para
identificar su nucleo narrativo esencial. El se-
gundo llamado de atencién que un investigador
del folklore tiene en cuenta es observar como se
revisa y recicla un cuento, las situaciones des-
critas, los personajes mencionados. «Muy rara
vez sera posible desvelar los origenes reales de
un cuento popular», pero ello no desacredita
que en cualquiera de las versiones se ilustra una
situacion humana que lo vuelve valioso (Brun-
vand, 2011, p. 18).

Relatos de la noche es un espacio virtual don-
de se convoca explicitamente la creacién de una
comunidad. Desde una mirada socioldgica es
interesante registrar en la seccion de chats de la
plataforma y observar en los eventos publicos,
ferias de libros, especialmente aquellas en las
que su creador Uriel Reyes participa para pre-
sentar los dos publicaciones originales de los
podcasts y de su autoria (Reyes, Valdés y Vargas,
2023; Reyes, 2024), que lo de «comunidad» no
es un marketing del programa, sino un hecho
manifiesto debido a la participacién de sus se-
guidores, de los comentarios escritos en inter-
net y del asiduo interés por enviar las historias
que alimentan la elaboracién de los podcasts.
Siguiendo a Rita Laura Segato (2007), en su defi-
nicioén del espacio como referencia de un plano
simbdlico ordenador de sentido perteneciente
al dominio de lo real, que requiere objetivarse
en observables empiricos (p. 71), sostener que
Relatos de la noche conforma una comunidad en
un espacio virtual por la convergencia de quie-
nes se identifican con sus contenidos y la retroa-
limentacion de sus relatos, es un fenémeno no-

imagonautas



imagonautas N2 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

vedoso de considerar en la era de la informacién
que, como lo pronosticé Castells (1999), es la de
las sociedades red.

Un componente importante de quienes par-
ticipan en esta comunidad son los perfiles socia-
les que se detectan en laidentificacion de los que
cuentan sus historias, de los lugares donde su-
cedieron y de los que las escuchan. Estudiantes,
empleadas y empleados de oficina, secretarias,
veladores, traileros, taxistas, gente de personal
de limpieza, agricultores, albaniles, cocineras,
tianguistas, cajeras y cajeros de tiendas de ser-
vicio, despachadores de bares, vigilantes en ce-
menterios, jubilados. Hombres y mujeres parti-
cipan porigual, pero en la edad como variable se
observa que una gran parte de los relatos los es-
criben jévenes adultos, rememorando el evento
que se cuenta en una retrospectiva de cuando
se tenia la edad de un nifio menor o de un ado-
lescente. Los lugares son diversos, pero tienen
referentes comunes en los medios rurales, urba-
nos y periferias donde habita lo que hoy dia se
entiende como clase trabajadora, desempleada
y estudiantil. Poblados y rancherias dispersas,
colonias de paracaidistas, barrios populares, zo-
nas habitacionales. Vecindades, edificios depar-
tamentales deteriorados, jacales de madera con
techos de lamina, casas antiguas y abandona-
das. Estos son los actores sociales y los lugares
en donde ocurrieron los acontecimientos que se
narran.

Los temas paranormales del podcast elegido
comprenden un amplio espectro: posesiones,
fantasmas, maldiciones, extraterrestres, duen-
des y/o chaneques, entidades demoniacas, bru-
jas... Las brujas, que también serdn reconocidas
como hechiceras, mujeres de poder, mujeres
de magia, son los personajes que en estas na-
rrativas conservan una identidad humana, sus
acciones ocurren en contextos sociales y cultu-

rales, manifiestan emociones y sentimientos,
transforman sus corporeidades. En una com-
pilacién de 776 podcasts producidos entre 2013
y 2024, entre todos los temas seleccionamos 72
que tratan el tema de las brujas para su estudio
y andlisis, cuyos registros conforman una base
electrénica que combina datos cualitativos, so-
noros, de video y transcripciones.

Abrimos entonces la segunda parte de este
articulo que se estructura en la exposicion de
una tipologia béasica de las representaciones
sobre la bruja, construidas con los datos de los
podcasts que responden a las siguientes pre-
guntas: 1. ;jQué es la bruja?, 2. ;Cémo y en qué
entornos se manifiestan las brujas?, 3. ;Por qué
lo que hacen provoca horror?, 4. ;Por qué hay
razones para creer en las brujas?

¢{QUE ES UNA BRUJA?

Conviene detenernos brevemente a denotar el sig-
nificado de «relatos de horror» para entender el
género en el que seinscribe este tipo de narrativas.
Siguiendo a uno de los més calificados escritores
sobre el tema, H.P. Lovecraft (1989), la literatura
de horror se caracteriza por un sentimiento inten-
so causado por algo espantoso, algo sobrenatural,
que rebasa a todo tipo de racionalidad.

Si esta definicién del horror es la premisa a
considerar en la urdimbre de respuestas que
daremos a las preguntas, la primera imagen de
pensamiento sobre qué es la bruja seria: la bruja
es un acontecimiento,® una irrupcién en la nor-
malidad de nuestras creencias sobre la realidad
que, como bien lo expone Slavoj Zizek (2014)

5 Resulta interesante considerar en consonancia con la propuesta dela
bruja como acontecimiento, la definicién de fantasma que se daalinicio
dela pelicula El espinazo del diablo (2001), dirigida por Guillermo del
Toro: (;Qué es un fantasma? Un evento terrible condenado a repetirse
una y otra vez, un instante de dolor, quiz4 algo muerto, que parece por
momentos vivo atin, un sentimiento suspendido en el tiempo, como
una fotografia borrosa, como un insecto atrapado en 4mbary.

imagonautas



imagonautas N2 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

En toda su dimensién y esencia [es] algo trau-
matico, perturbador, que parece suceder de
repente y que interrumpe el curso normal de
las cosas; algo que surge aparentemente de la
nada, sin causas discernibles, una apariencia

que no tiene como base nada sélido (p. 16).

No perdamos de vista que el objeto de estu-
dio es lo que de sintoma hay en las narrativas
estudiadas, de ahi que la bruja en tanto aconte-
cimiento contribuye a formular varias pistas so-
bre lo que «ella» (en femenino) representa. Una
de estas pistas, que Michelet siguié de manera
persistente en la reconstruccién histérica y cul-
tural de las supersticiones medievales, es la pre-
gunta sobre la otredad formulada en los siguien-
tes términos. ;De qué indecibles prejuicios,
calumnias y temores fueron objeto las mujeres
que no se sometieron a los poderes pastorales y
patriarcales de su época, hasta el punto de jus-
tificar su persecucion, tormento y feminicidio?®
¢Como fue que las mujeres en esta situacion se
estigmatizaron con la palabra bruja para rein-
ventar y perpetuar en doctrinas e ideologias re-
ligiosas y cuasi religiosas el mito de la Eva peca-
dora, de la transgresora del poder divino en su
atrevimiento de mostrar el conocimiento como
una ciencia del bien y del mal?

Sin embargo, estas preocupaciones no son
las que estan presentes en los relatos de quie-
nes comparten sus experiencias en los podcasts;
mas bien, el acontecimiento paranormal que los
impact6 esta asociado a poner en tela de juicio
su credibilidad. En otras palabras, la pregunta
dirigida a los oyentes es: «;creen o no en las bru-
jas?, porque hasta antes de que me sucediera lo
que voy a contar yo no creia, pero...».

6 Michelet analiza los diferentes dispositivos juridicos que la Iglesia
catélica, a través de diversas drdenes mondasticas y del clero regular,
inventaron para perseguir, martirizar y exterminar a las brujas. Entre
estos dispositivos destaca el tratado Malleus Maleﬁcarum. El martillo
de las brujas. Para golpear a las brujas y sus berejias con poderosa maza
[1486]. La versién consultada de este libro es la traduccién de Miguel
Jiménez Montserin (2004,).

Seis de cada diez relatos contenidos en los
podcasts cuentan el acontecimiento de la bruja
segun los recuerdos que se tienen de lo que a su
vez fue narrado por la madre, la abuela u otro
testigo intergeneracional. Eventos ocurridos
en entornos ecolégicos del mundo rural: cerros
aridos en los que se ubicaban caserios dispersos,
bosques en los que no habia que transitar des-
pués del atardecer por los seres extranos que los
habitan, areas suburbanas marginadas y limi-
trofes con esos cerros y barrancas, fincas, casas
y vecindades que, de tan antiguas, ahora son lu-
gares casi derruidos pero necesarios cuando no
se tiene otro sitio donde vivir.

Cuando los relatos son contados en primera o
segunda persona remiten al suceso inesperado
en el que la bruja se manifiesta. Lo interesante
de estos es que, en su mayoria, la aparicion de la
bruja ocurre en un estado onirico, esto es, en sue-
nos o como un sueno. Laimagen de pensamiento
onirica del encuentro con la bruja es coincidente
con el cuento de H.P. Lovecraft (1966, 2017) Los
sueinos en la casa de la bruja, en el que Gilmar, el
protagonista, interactiia con la bruja Keziah du-
rante su condicién onirica, desde el cual se van
estableciendo estados de conexion con su reali-
dad consciente. Varias de las historias de Relatos
dela Noche tienen esta caracteristica.

¢POR QUE SE TEME A LAS BRUJAS?

Siguiendo a Pamela Stewart y Andrew Strathern
(2008), el significado de bruja que se perfila en
investigaciones antropoldgicas sobre brujeria y
hechiceria, realizadas en diferentes paises y con-
textos culturales, coincide con las representacio-
nes de este personaje en los relatos de los podcasts:
«Lo que lleva la etiqueta de brujeria se suele inter-
pretar como fuerza destructiva. La bruja devorala
capacidad vital de la victima» (p. 11). ;Por qué se
teme a las brujas en los relatos de los podcasts?

imagonautas



imagonautas N2 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

Son amenazantes en su aspecto sobrenatural:
mujeres vestidas con atuendos negros; cuando se
pueden distinguir, sus rostros muestran rasgos
avejentados o descarnados—casi cadavéricos-con
ojos brillantes; no caminan, flotan sobre el suelo.

Ocho de cada diez relatos mencionan que se
desplazan en las copas de los arboles o en los
techos de las casas. Tienen una agilidad inau-
dita para escalar paredes y penetrarlas con sus
susurros, carcajadas grotescas y gemidos. En el
horizonte de los cerros se sabe que hay brujas
cuando se visualizan bolas de fuego en trayec-
torias irregulares, porque ellas tienen el don de
convertirse asi.

Entre los poderes malignos que se relatan en
algunas historias, tienen algo parecido a los na-
guales. Se transforman en guajolotes, perros o
caballos y hay quienes dicen que pueden volar
(no necesariamente en escobas, como las brujas
norteamericanas y europeas) convirtiéndose en
aves y para ello se desprenden de sus piernas que
resguardan en un lugar seguro. Los pocos rela-
tos que mencionan la caceria de brujas, lo logran
porque rastrean los lugares en donde ocultaron
sus extremidades para quemarlas y aguardar al
animal en el que se convirti6 con la intencién de
matarlo cuando regresa por su cuerpo.

Se les teme por su malignidad. Acechan las ca-
sas en las que hay recién nacidos sin bautizar para
raptarlos y, cuando desaparecen, pocos de ellos
son encontrados vivos en algiin paraje desolado
del cerro, del bosque o el fondo de una barranca.

También son recurrentes los relatos en los
que las brujas hacen «trabajos» para danar la
salud de las personas con enfermedades incura-
bles, asi como la vida sentimental de las parejas
alentando la infidelidad del marido o enamo-
ramientos inexplicables. Provocan desempleo,
miseria y fracaso en los negocios. Fomentan

adicciones alcohélicas y drogadiccion. Agravan
el estado emocional con la depresién, la melan-
colia y hasta la locura. Estas situaciones se ex-
presan regularmente en las narraciones de mu-
jeres que fueron victimas de la brujeria.

Las brujas pueden estar en donde menos te
imaginas, porque son familiares cercanos, parien-
tes politicos o vecinas. Las descubres cuando por
envidia, celos u odio te atacan con sus «trabajos».
También se puede acudir a ellas para pagarles por
este tipo de servicios. Perolo mas comiin en los re-
latos es que aparezcan cuando menos te lo esperas.
Un consejo: nunca te burles de una bruja o pongas
en duda su existencia porque sera muy caro el pre-
cio que pagaras por esta insolencia.

{QUE RAZONES HAY
PARA CREER EN LAS BRUJAS?

El filésofo Luis Villoro (2000) distingue tres ma-
neras de explicar las creencias: por razones, por
motivos y por antecedentes. La creencia por ra-
zones es la mas cercana a la primera modalidad
de anclaje de la teoria de Jodelet (1999, p. 487)
porque es en la que el sujeto justifica la «<verdad»
de su creencia, no en el sentido de un razona-
miento probatorio de lo real, sino en la valora-
cién de un acontecimiento que al irrumpir en
la normalidad amerita un encuentro con lo no
esperado (Villoro, 2000, p. 79). «Yo no creia en lo
paranormal, en brujas, ni fantasmas hasta que
escuché y vi tal cosa que me provoc6 miedo».

Este encuentro —-proponemos a modo de hi-
poétesis— se da porque se procesa el anclaje del
acontecimiento con una emocién de miedo y
horror. Si examinamos los matices o denota-
ciones de los vocablos miedo y horror en su uso
del espanol nos encontramos con significacio-
nes interesantes. El miedo es un estado afectivo

imagonautas



imagonautas N2 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

del que ve ante si un peligro o en alguna situa-
cién una posible causa de malestar. También es
una creencia de que ocurrira o puede suceder
algo contrario a lo que se desea (Moliner, 2007,
p. 1944). El horror es un grado intenso de miedo
que se asocia regularmente a una causante ex-
terna del ego: un presagio, un evento, un acon-
tecimiento personificado en la «bruja».

En aras de mantener la coherencia con la
atencién metodoldégica que retomamos de
Brunvand (2011) en su encuentro con las leyen-
das urbanas, en el anclaje del miedo y el horror
lo importante para quien lo experimenta de esa
manera es que cree en ello y desde su punto de
vista es verosimil.

Larespuesta a la pregunta «jcrees en las bru-
jas?» es predecible en la perspectiva de las re-
presentaciones sociales porque, retomando a
Zizek (1992), se formula en un circulo vicioso del
soporte de las fantasias: «las razones por las que
hemos de creer s6lo son convincentes paraaque-
llos que ya creen» (p. 69). En otras palabras, lo
que Zizek postula, apoyandose en Pascal, es que
la respuesta no reside en la argumentacién ra-
cional sino en el ritual ideolégico: «actiia como
siya creyerasy la creencia llegara sola» (p. 69).

Llegado a este punto donde se observa que el
anclaje del miedo y el temor a las brujas, a lo que
hacen y representan como seres ominosos, se so-
porta en las creencias, reflexionemos sobre qué
sintomas se infieren de estas representaciones.

REFLEXIONES. SINTOMAS. HIPOTESIS
DESDE LOS ANCLAJES
DE LAS REPRESENTACIONES

El episodio «La bruja del Pedregal de Santo Do-
mingo» (RDLN, 9 de junio de 2024) es Ginico en
el conjunto de los relatos porque es una especie
de biografia en primera persona de alguien que

datestimonio de su proceso de conversion como
bruja. El relato de la bruja «Verénica», nombre
que la autora del escrito pide explicitamente se
mencione, tiene muchas aristas de entre las cua-
les hay una en particular que aporta elementos
para enunciar sintomas de malestar social que
percibimos en las representaciones de la bruja.
Esta arista es la de las condiciones sociales en el
ambito cotidiano que tienden a la formaciéon y
practica de sentimientos negativos, destructi-
vos, hasta escalar al odio, la venganza, la desva-
lorizacién personal, y que en el imaginario de
los rituales de las brujas presenta signos de ne-
crofilia. Remitimos el significado de necrofilia
a lo que Erich Fromm (1987) interpreta como la
forma mas radical de agresividad humana, «la
mas morbosa y mas peligrosa de la que es capaz
el hombre» (p. 45) por sus pulsiones sadicas y su
fetichismo de la muerte.

Elrelato de «Ver6nica» alude a circunstancias
micro-sociolégicas de carencia de afecto y cui-
dado desde su ninez por la ausencia de su madre
que se ignora si fallecié (pero se insintia fue bru-
ja y su espiritu acompana a la hija), de soledad
y un ostracismo provocado por sus pares en la
escuela y vecinos de la colonia. Son situaciones
que se agudizan en su adolescencia, coyuntura
vital riesgosa porque tras lograr una relacion
de empatia con un joven, infravalorado por su
inteligencia pero no por sus habilidades depor-
tivas, éste deja de frecuentarla cuando una com-
paneradel salén lo seduce para que sea su novio.
El escenario del relato es casi un lugar comun,
pero lo destacable del de «Verdnica» es el reco-
nocimiento de la envidia en tanto niicleo narra-
tivo central porque cataliza los sentimientos ne-
gativos en la escalada que ya hemos comentado.

La sociologia de las emociones (Alberoni,
1991; Ehrenberg, 2000; Yébenes, 2014) es un
campo interdisciplinario enfocado en proble-

imagonautas



imagonautas N2 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

matizar las interpretaciones de los malestares
y patologias psiquicas como anormalidades
individuales con vistas a demostrar que son
construcciones sociales, patologias colectivas
creadas en los sistemas econémicos, sociales y
culturales de la modernidad. En esta tesitura,
una lectura del testimonio de «Verdnica» sugie-
re que sus primeras manifestaciones de envidia
se contextualizan en un medio donde el juicio
social para comparar y competir por demos-
trar quién es mejor, quién tiene lazos afectivos
familiares y amistosos, quién es popular en un
ambiente escolar por su carisma y belleza fisica
en contraposicion de quien carece de las con-
diciones para favorecerlas, genera la envidia
como un sentimiento de culpa que, al decir de
Alberoni (1991), expresa rebelién al juicio social
y agresividad contra quienes son privilegiados:

El envidioso desvaloriza al otro, trata de dismi-
nuirlo, de danarlo. Violencia que resulta tanto
mas culpable porque estd dirigida contra una
persona que la sociedad aprecia, estima. Por con-
siguiente, la acusacion es doble: te rebelas contra
el juicio de valor de la sociedad y atacas a aquel
que la sociedad tiene en consideracion. No acep-
tas nuestros principios y procedes contra quien
nosotros estimamos. Por consiguiente, experi-
mentas un sentimiento infame, te comportas de
manera infame. La palabra envidia expresa esta
condena, y constituye un mandamiento a actuar

de manera diferente (pp. 21-22).

Si retomamos algunas imagenes de pensa-
miento expuestas en la secciéon «;Por qué se
teme a las brujas?» reconoceremos la presencia
de la envidia como pretexto para solicitar de
una bruja los «trabajos», «encantamientos» y
«amarres» necesarios para perjudicar a quienes
se odia y someter a los que se desea en contra de
su voluntad. «Verdnica» entiende muy bien el
sentimiento de la envidia porque ha sido una
experiencia vital que la ha consumido en su sa-

lud corporal y psiquica, de manera que su testi-
monio desmiente las creencias populares sobre
las brujas que las idealizan como seres de eter-
na juventud, con poderes magicos para volar,
transformarse en animales y cambiar su fiso-
nomia a voluntad. Nada de eso es cierto, afirma
«Veronicar, las brujas se avejentan rapidamente
en un cuerpo cenizo y demacrado, pueden in-
tervenir en destruir a otros con enfermedades y
pesares, acrecentando su eficiencia cada vez que
lo hacen, pero pagando un precio muy alto por-
que es un muerto mas el que cargan para lograr
el ritual. El cardcter se amarga, la soledad es in-
soportable y la bruja acaba siendo testigo de su
degradacién como ser humano.

Otro sintoma que se perfila en las representa-
ciones de la bruja tiene que ver con los entornos
socioculturales donde se ubican los que acaban
creyendo en ella. Proponemos identificar este
entorno con el término «México roto» introdu-
cido por Sergio Zermeno (2018)

para hablar de un México (y una poblacién
mundial) con unas raices rotas hacia lo tradi-
cional y al mismo tiempo con una débil articu-
lacién hacia la economia globalizada (a pesar de
que la economia informal las enlaza y muchos
de sus miembros venden en las esquinas pro-
ductos venidos desde muy lejos). Aqui también
el espacio publico (comun) se encuentra ame-
nazado, pero no por la apropiacién o el saqueo
del gran capital o de los individuos, sino por la
degradacién que sufre debido al abandono, la
pobreza y la delincuencia (pp. 83-84).

De los 72 podcasts trabajados, un poco mas
de la mitad se basan en relatos de personas que
atestiguan su experiencia paranormal en una
media de edad entre los nueve y treinta afnos,
mas o menos. Son generaciones nacidas en los
anos noventa y lo que va del siglo XXI. Un par de

imagonautas



imagonautas N2 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

datos relevantes son su sobrevivencia a la pan-
demia del COVID-19 y que el periodo de cuaren-
tena fue una coyuntura favorable para conocer
y escuchar el podcast de Relatos de la noche. En
las breves semblanzas de los escribientes que se
diluyen en los relatos se reconocen las situacio-
nes de incertidumbre para el trabajo, las dificul-
tades econdmicas para sobrevivir, la violencia
doméstica entre parejas, las relaciones senti-
mentales precarias y los entornos cotidianos en
los que se insintian signos de religiosidad popu-
lar, cuando los hay, o su ausencia explicita que
remite con frecuencia a figuras de autoridad
paralelas de los ministros de culto en las que se
cree por su poder para lidiar con entidades para-
normales cuando se es victima de una brujeria
o hay acoso de una bruja. Cualquiera que sea el
motivo del acontecimiento, es notorio que los
protagonistas de los relatos estdn al margen de
las instituciones hegemoénicas para resolver sus
problemas y en sus practicas revelan otro tipo
de instituciones del México profundo que les re-
sultan eficaces y confiables.

En este tenor, nuestra investigacion en curso
establece un nexo con lo que Michelet trabajé
en el siglo XIX sobre las creencias en las brujas,
cuando atendemos su insistencia en compren-
der las cualidades de las mujeres cuyos conoci-
mientos de las ecologias con las que convivian
desempenaron una funcién sanadora para los
habitantes rurales de aldeas y caserios aislados.
Si el subtitulo de su libro enuncia «el estudio de
las supersticiones en la edad media» no se re-
fiere al de las mujeres de conocimiento sino al
que inventaron con el rumor, las calumnias y
el miedo las victimas de la envidia, el rencor, la
impotencia y la represion sexual controlada por
las instituciones eclesiastica y monarquica. En
el seno de estos malestares sociales se enuncio el
nombre de la bruja. ;Qué retos nos plantea hoy

en dia este aprendizaje de la obra de Michelet y
tantas otras investigadoras para problematizar
los signos supersticiosos de lo que ahora se rela-
ta sobre las brujas?

CONCLUSIONES

La primera vez que escuché el podcast de Rela-
tos de la noche en el que se invita a sus seguido-
res a refugiarse en sus narrativas de horror para
ampararse de los horrores reales que suceden
afuera, no entendi el planteamiento de su para-
doja. Al terminar de escribir este articulo caigo
en cuenta del poder de la creencia de quienes
conforman una comunidad virtual que hacen
de los relatos paranormales un incentivo para
volver soportable la carga del eterno retorno de
los horrores reales con la levedad del ser, como
lo plantea Milan Kundera (1993):

Cuanto méas pesada sea la carga, mas a ras de
tierra estara nuestra vida. Mas real y verdade-
ra sera. Por el contrario, la ausencia absoluta
de carga hace que el hombre se vuelva mas li-
gero que el aire, vuele hacialo alto, se distancie
de la tierra, de su ser terreno, que sea real sélo
a medias y sus movimientos sean tan libres
como insignificantes. Entonces, ;qué hemos

de elegir? ;El peso o lalevedad? (p.9).

El podcast sobre las brujas tiene la magia y el
misterio de un sueno que al ser contado elude lo
que Freud pretendié realizar de manera inversa
alinterpretar no al sueno en si sino al relato que
de él se hace. Los Relatos de la noche nos trasla-
dan al lugar de lo onirico en el que quien lo es-
cucha se arraiga en sus creencias o se desprende
como rizoma a otros lugares. No importa como
se movilice mientras se afirme lo que Ortega y
Gasset (1976) expres6 de manera enfética «Con
las creencias no hacemos nada, sino que simple-
mente estamos en ellas» (p. 19).

imagonautas



imagonautas N2 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

A la luz de estas reflexiones podemos sinteti-
zar los hallazgos principales de la investigacion
que aportan respuestas a la pregunta rectora del
articulo en las siguientes proposiciones.

El enfoque tedrico con el que hemos procesa-
do los conceptos herramienta «imagen de pen-
samiento» de Benjamin, y «anclaje» con Jodelet,
pueden valorarse metodoloégicamente por su
funcién constructiva de mediaciones entre los
imaginarios que de este personaje se expresan
en una narrativa hasta cierto punto estigmati-
zante, con el procesamiento de sus representa-
ciones sociales que contextualizan en la primera
modalidad del anclaje un ambito propicio para
problematizar las imagenes de pensamiento.

Desde este punto de vista el ejercicio realiza-
do sugiere una manera de procesar las condicio-
nes para definir lo que en sociologia es el hecho
social, siguiendo a Emile Durkheim (2013), al
hacer observable como cosa las percepciones
de un fenémeno que en primera instancia son
subjetivas en términos introspectivos. Pero el
hecho social es un punto de partida que carac-
teriza las singularidades de un objeto de estu-
dio potencial en el proceso de su investigacién,
y en el caso que nos atane esto implica sugerir
preguntas y derroteros para avanzar en la com-
prension del fenémeno. Proponemos dos ten-
dencias que se desprenden de este articulo.

Una tendencia es la de continuar con la teo-
ria de las representaciones sociales en la cons-
truccion de un diagnoéstico completo de lo que
hasta ahora se han reconocido como sintomas.
Siguiendo a Jodelet (1999), se requeriria atender
la vertiente de las objetivaciones:

En este proceso, la intervencion de lo social se tra-
duce en el agenciamiento y la forma de los conoci-
mientos relativos al objeto de una representacion,
articulandose con una caracteristica del pensa-
miento social, la propiedad de hacer concreto
lo abstracto, de materializar la palabra (p. 481).

64

Al senalar esta tendencia conviene aclarar
la intencién de trabajar cabalmente lo que en el
contexto de la teoria de las representaciones so-
ciales constituye su método en la construccién
del objeto, lo que no supone convertirlo en un
paradigma Unico de la investigacion.

La segunda tendencia retoma esta observa-
cién al proponer la necesidad de interactuar con
enfoques tedricos y conocimientos forjados en
diferentes epistemologias, que en la problema-
tizacion del fendmeno aportarian otras pistas
para el enriquecimiento metodolégico de lo ya
andado. Un ejemplo es el desafio de profundi-
zar la dimensién epistemolégica de la creencia
que Luis Villoro (2000) desarroll6 en sus moda-
lidades y relaciones con los procesos de saber y
conocimiento. Perfilamos posibilidades de en-
cuentro entre la filosofia del conocimiento de
Villoro con el proceso de objetivaciéon en la teo-
ria de Jodelet para robustecer la comprension
del fenbmeno que, enunciado como pregunta,
plantea: ;por qué la escucha de relatos paranor-
males, caracterizados por el horror, invita a la
formacién de una comunidad virtual que en-
cuentra en este dispositivo mediatico un refugio
alternativo al terror de la violencia que ocurre
en sus realidades cotidianas?

Conscientes de los retos que el estudio de este
fascinante fenémeno nos impele a continuar
aprendiendo con él, cerramos este articulo con
una recapitulacion del tema de las brujas en Rela-
tos de la noche, sugiriendo leerlo con la pregunta
de Kundera: «Entonces, ;qué hemos de elegir?
¢Elpeso o lalevedad?» (Kundera, 1993, p. 481).

Aunque para muchos, lo sabemos, las historias
debrujaspueden no causar tanto terroreinclu-
so llegar a parecer relatos de fantasia, lo cierto
es que para un gran porcentaje de esta comuni-
dad este tipo de experiencias son las que estan
mas cerca delarealidad porque a casi todos nos

imagonautas



imagonautas N2 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

han compartido una historia que habla de mu-
jeres que corren por los techos, de bolas de fue-
g0 o que se ven bajar de la montana, de rituales
con los que no nos debimos topar o incluso con
algo extrano arrojado al jardin de alguien que
conocemos. (...) Si no crees en brujas no hay
ningln problema, absolutamente nada te va a
pasar, aunque vayas a acampar solo en lo mas
profundo del bosque; pero, si crees... si crees,
ya sabes que hay que tomar las siguientes expe-
riencias con toda cautela. Apaga la luz y déjate
llevar, porque estas escuchando Relatos de la
Noche (RDLN, 3 de agosto 2023).

BIBLIOGRAFIA

Alberoni, F. (1991). Los envidiosos. Barcelona: Gedisa.
Alcock, J. (1981). Parapsychology-Science or Magic? A Psycholo-
gical Perspective. New York: Pergamon Press.

Amengual, G. (2008). Pérdida de la experiencia y ruptura de la
tradicion. La experiencia en el pensamiento de Walter Benjamin. En
Amengual, G., Cabot M. y Vermal, J. Ruptura de la tradicion. Estudios
sobre Walter Benjamin y Martin Heidegger. Madrid: Trotta. Pp. 29-59.

Benjamin, W. (2005). Libro de los Pasajes. Madrid: Akal.

(2010a). Calle de direccién tinica. En W. Benjamin, Obras. Libro
IV/Vol.1. Madrid: Abada. pp. 23 p. 89.

(2010b). Iméagenes que piensan. En W. Benjamin, Obras. Libro
IV/Vol.1. Madrid: Abada. pp. 249 p. 389.

(2012a). Escritos franceses. Madrid: Amorrortu.

(2012b). El narrador, Reflexiones sobre la obra de Nikolai Les-
kov. En Escritos franceses. Madrid: Amorrortu. pp. 239-264.

(2012¢). Sobre Baudelaire (1937 - 1939). En Escritos franceses.
Madrid: Amorrortu. pp. 269 -282.

(2014). Los procesos contra las brujas. En Radio Benjamin. Ma-
drid: Akal. pp. 113-118.

Bloom, H. (2009). La religion americana. México: Taurus.

Brunvand, J.

(1968) The Study of American Folklore. An Introduction. Canada:
Norton and Company.

(2011) El fabuloso libro de las leyendas urbanas. Demasiado bueno
para ser cierto. Barcelona: Alba minus.

Buck - Morss, S. (2001). Dialéctica de la mirada. Walter Benja-
miny el proyecto de los Pasajes. Madrid: La balsa de la medusa.

Castells, M. (1999). La era de la informacién. Economia, sociedad
y cultura, 3 Vols. México: Siglo XXI.

Csordas, T. (1997). The Sacred Self. A Cultural Phenomenology of
Charismatic Healing. Berkeley: University of California.

De Certeau, M. (1996). La invencion de lo cotidiano. 1. Artes de
hacer. México: Universidad Iberoamericana, ITESO, CEMCA.

Durkheim, E. (2013). Les régles de la méthode sociologique. Pa-
ris: PUF.

Ehrenberg, A. (2000). La fatiga de ser uno mismo. Depresién y
sociedad. Buenos Aires: Nueva Vision.

Esparza. L. (Presentador) (2003). Entrevista a Denise Jode-
let. Realizada el 24 de octubre de 2002 por Oscar Rodriguez Cerda
(Coordinador de la licenciatura en Psicologia Social. UAM Iztapa-
lapa). En Relaciones. Estudios de historia y sociedad. No. 93, Invier-
no 2003, Vol. XXIV. Seccién Documento, pp. 117-132.

Fages, J. (1993). Para comprender a Lacan. B. Aires: Amorrortu.

Fromm, E. (1987). El corazén del hombre. México: Fondo de
Cultura Econémica.

Heelas, P. (1996). The New Age Movement. Cambridge, Massa-
chusetts: Blackwell.

Hernéandez, M. (2024). El 4lbum fotografico familiar. Una pro-
puesta metodolégica basada en la obra de Walter Benjamin para
estudiar las representaciones sociales de una familia Mexicana en
el siglo XX. En Imagonautas. Revista interdisciplinaria sobre imagi-
narios sociales. No. 19 Vol. 13 (junio 2024). UPAEP y USC. pp. 63-75.

Jiménez M. (Traductor) (2004). Malleus Maleficarum. El marti-
llo de las brujas. Para golpear a las brujas y sus herejias con poderosa
maza [1486]. Valladolid: Maxtor.

Jodelet, D. (1993). «La representacion social: fendmenos, con-
cepto y teoria». En S. Moscovici, Psicologia social II. Pensamiento y
vida social. Psicologia social y problemas sociales. Barcelona: Paidos.

Kaminer, W. (2001). Durmiendo con extraterrestres. El auge de
los irracionalismos y los peligros de la devocién. Barcelona: Alba.

Kundera, M. (1993). La insoportable levedad del ser. Barcelona:
Tusquets.

Lefebvre, G. (1986). El gran panico de 1789. La revolucién france-
sa y los campesinos. Barcelona: Paidos.

Lomnitz, C.

(2023). «Zacatecas: la zona del silencio». En Nexos. No. 546. Ju-
nio. pp. 28-42.

(2024). Parauna teologia politica del crimen organizado. México: Era.
Lovecraft, H. P.

(1966). «Los suerios en la casa de la bruja». En H.P. Lovecraft,
Obras escogidas. Primera seleccion. Barcelona: Acervo. pp. 81-118.

(1989). El horror en la literatura. Madrid: Alianza Editorial.

(2017). «Los suefios en la casa de la bruja». En Leslie S. Klinger.
Prélogo y notas. Ediciéon anotada. H. P. Lovecraft. Madrid: Akal.
pp. 752-797.

Marty, M. & Scott, R. (1991). Fundamentalisms Observed. Chica-
go: University of Chicago Press.

Michelet, J. (2022). La bruja. Un estudio de las supersticiones en
la edad media. Madrid: Akal.

Moliner, M. (2007). Diccionario de uso del espaiol. Madrid: Gredos.

Montserin. M. (2004). Malleus Maleficarum. El martillo de las
brujas. Para golpear a las brujas y sus herejias con poderosa maza
[1486]. Valladolid: Mastor.

imagonautas



imagonautas N2 22 | Vol 15 (diciembre 2025)

Opitz, M. y Wizisla, E. (editores), (2014). Conceptos de Walter
Benjamin. Buenos Aires: Los cuarenta.

Ortega y Gasset, J. (1976). Ideas y creencias. Madrid: Espasa
Calpe.

Reyes, U. (2024). Relatos de la Noche. México: Suma.

Reyes, U., Vargas, A. y Valdés, R. (2023). El crucifijo del Padre
Lucas. Si Dios conmigo. México: Sonoro.

Sanchez, S. (2019). «Netlore: Leyendas urbanas y creepypas-
tas». En deSignis. Vol. 30, pp. 133-144. 2019. Federacién Latinoame-
ricana de Semidtica.

Segato, R. (2007). La Nacién y sus Otros. Raza, etnicidad y diver-
sidad religiosa en tiempos de Politicas de la Identidad. Buenos Aires:
Prometeo.

Stewart, P. y Strather, A. (2008). Brujeria, hechiceria, rumoresy
habladurias. Madrid: Akal.

Thaler, M. y Lalich, J. (1997). Las sectas entre nosotros. Barce-
lona: Gedisa.

Villoro, L. (2000). Creer, saber, conocer. México: Siglo XXI.

Vovelle, M. (1981). Introduccién a la historia de la revolucién
francesa. Madrid: Critica.

Weigel, S. (1999). Cuerpo, imagen y espacio en Walter Benjamin.
Buenos Aires: Paidds.

Yébenes, Z. (2014). Los espiritus y sus mundos. Locura y subjetivi-
dad en el México moderno y contemporaneo. México: UAM, Gedisa.

Zermeno, S. (2018). Ensayos amargos sobre mi pais. Del 68 al
nuevo régimen, cincuenta aiios de ilusiones. México: Siglo XXI.

Zizek, S.
(1992). El sublime objeto de la ideologia. México: Siglo XXI.

(2014). Acontecimiento. México: Sexto Piso.

66

imagonautas






