
imagonautas Nº 21 I Vol 14. (junio 2025)

imagonautas



97

imagonautas Nº 21 I Vol 14. (junio 2025)

imagonautas

Las modernidades son múltiples  
y las guerras culturales son globales

Modernities are multiple and cultural wars are global

REPORTAJE A JOSETXO BERIAIN

Andrea Marina D’Atri 

Universidad Nacional de La Pampa, Santa Rosa, La Pampa, Argentina, andreadatri2012@gmail.com

Resumen

Pensar la modernidad, las guerras culturales y los procesos sociológicos actuales desde la perspectiva 
de imaginarios sociales, es una de las tareas que le ha llevado a Josetxo Beriain por su senda investi-
gativa. Filósofo y sociólogo navarro, Beriain integra actualmente la llamada Escuela de Pamplona y 
otros colectivos de pensamiento en busca de comprender desde las representaciones y los imaginarios 
colectivos. Sus temas de interés se abren desde el proceso de la modernidad, hacia la religión, los dio-
ses, la nación, el consumo, las tecnologías, la creatividad, las democracias, entre varios otros fenóme-
nos. En este reportaje, dialogamos sobre parte de su experiencia, sus motivaciones y proyectos labo-
rales actuales. La realidad política, social y económica de Europa, pero también de otras geografías, 
como América Latina, hacen parte de una conversación muy amena donde quedan presentados varios 
temas que invitan a seguir pensando. Sobre todo, el sociólogo nos invita a “sacar a relucir la riqueza del 
fenómeno de la realidad social sin tamizarla y cubrirla con argumentos que vienen de fuera.”

Palabras clave: Globalización, guerras culturales, imaginarios sociales, modernidades, política.

Abstract

Thinking about modernity, culture wars, and current sociological processes from the perspective of 
social imaginaries is one of the tasks that has led Josetxo Beriain along his research path. A Nava-
rrese philosopher and sociologist, Beriain is currently a member of the so-called Pamplona School 
and other think tanks seeking to understand through representations and collective imaginaries. His 
topics of interest range from the process of modernity to religion, gods, the nation, consumption, te-
chnology, creativity, democracies, among several other phenomena. In this report, we discuss some 
of his experience, his motivations, and current work projects. The political, social, and economic rea-
lities of Europe, but also of other geographies, such as Latin America, are part of a very enjoyable con-
versation where several topics are presented that invite further reflection. Above all, the sociologist 
invites us to “bring to light the richness of the phenomenon of social reality without sifting it and 
covering it up with arguments from outside.”

Keywords: Culture wars, globalización, modernities, political, social imaginaries .

https://orcid.org/0000-0003-1705-3494


98

imagonautas Nº 21 I Vol 14. (junio 2025)

imagonautas

Josetxo Beriain (2005) nació en Idiazábal, Gui-
púzcoa, España, en 1959. Se licenció en Sociolo-
gía y en Filosofía y se doctoró en Sociología en la 
Universidad de Deusto. Es máster en Sociología 
por la New School for Social Research de Nueva 
York. Actualmente es profesor titular de la cá-
tedra Teoría Sociológica en la Universidad Pú-
blica de Navarra. Ha dictado, en esa institución, 
asignaturas sobre sociología del tiempo y del 
hecho religioso. Es profesor visitante en univer-
sidades de Estados Unidos, Alemania y México 
y es autor de varios libros y artículos académi-
cos, como “Representaciones colectivas y pro-
yecto de modernidad” (1999); “La integración en 
las sociedades modernas” (1996 y 2011), “Las con-
secuencias perversas de la modernidad” (1996), 
“La lucha de los dioses en la modernidad” (2000); 
“Para comprender la teoría sociológica” (2008); 
“Modernidades en disputa” (2005); “El imaginario 
social moderno: politeísmo y realidades múltiples” 
(2003) y “La construcción de sentido en las socie-
dades complejas: las máscaras del ‘self’ en la mo-
dernidad” (2004), entre varios más.

Beriain desarrolla el concepto “modernida-
des múltiples” como crítica a la idea tradicional 
de modernidad que lo observa cual proceso úni-
co y universal. Su perspectiva reconoce que la 
modernidad no se despliega de manera unifor-
me en todas las sociedades, sino que toma for-
mas diversas en diferentes contextos culturales, 
históricos y geográficos. Asimismo, tampoco la 
modernidad se trata de un proyecto eurocéntri-
co que se expande hacia el resto de las regiones 
y sociedades ya que otras culturas han desarro-
llado sus propias formas modernas. El sociólogo 
sostiene que la noción de modernidades múlti-
ples “denota una cierta perspectiva del mundo 
contemporáneo, de la historia y de las caracte-
rísticas de la era moderna que se sitúa frente a 
las perspectivas más habituales, representadas 
por las teóricas clásicas de la modernización y 

de la convergencia en las sociedades industria-
les, predominante en los años cincuenta.” (Be-
riain, 2005: 12-13).

El interés por conocer las sociedades desde 
esos procesos tiene un sostén importante, se-
gún nuestro reporteado, en la perspectiva de 
imaginarios y representaciones sociales. Justa-
mente porque se aleja de teorías clásicas de la 
modernidad, Beriain se acerca a una manera de 
pensar la contemporaneidad según parámetros 
sociofilosóficos enunciados desde la década del 
sesenta por la perspectiva de representaciones e 
imaginarios sociales con foco en los postulados 
de Cornelius Castoriadis por las que lo institui-
do entre grupos sociales, reconoce procesos de 
legitimización dados desde la significación sim-
bólica y creados históricamente.

En el siguiente reportaje, realizado en su ofi-
cina de la Universidad Pública de Navarra, nos 
propusimos conversar sobre las investigaciones 
actuales del sociólogo referidas a estos cruces 
analíticos, enfocándonos en categorías que él 
estudia como las “guerras culturales” y las “mo-
dernidades múltiples”. Pusimos el foco en dialo-
gar acerca del recorrido investigativo más que 
en el personal, por más que él nos advierte que 
sus diferentes publicaciones se han sucedido 
en función de estancias periódicas efectuadas 
en Estados Unidos, Alemania y en el constante 
ir y venir de España a México por motivos per-
sonales. En España, Beriain integra un grupo 
de estudio denominado Escuela de Pamplona, 
en la cual junto a colegas como Maya Aguiluz, 
Lidia Girola, Enrique Carretero, Celso Sánchez 
Capdequí, José Ángel Bergua Amores, Daniel 
Cabrera Altieri, -varios de ellos integrantes de la 
Red Iberoamericana de Investigación en Imagi-
narios y Representaciones- efectúan simposios, 
publicaciones y deliberaciones en torno a temá-
ticas de interés mutuo.



99

imagonautas Nº 21 I Vol 14. (junio 2025)

imagonautas

―Josetxo, he leído varios de tus artículos 
académicos y empiezo por preguntar un 
poco de modo genérico: ¿cómo es el recorri-
do que te lleva a escribir sobre la moderni-
dad, las modernidades multiples, la cuestión 
religiosa y la cuestión del tiempo?

―Yo empiezo mi tesis doctoral con un título que se 
llama “Representaciones colectivas y proyectos de 
modernidad”. La idea fue preguntarme cuál es el 
pegamento que une a la gente en una sociedad mo-
derna en donde necesariamente no compartimos 
los mismos dioses, los mismos valores, etcétera. 
Eso lo presento en la tesis doctoral; empiezo con 
Durkheim, lo llevo a Habermas en la modernidad y 
luego, cuando regreso de Estados Unidos en 1986 ya 
me planteo abundar en las dinámicas de integra-
ción que tiene la sociedad. Me planteo la pregunta 
por las representaciones colectivas, los universos 
simbólicos que compiten un poco, los autores que 
están detrás, las agencias, los movimientos porta-
dores de esos universos. 

En “La integración en las sociedades moder-
nas”, producto de mi estancia en Berlín, mientras 
en la primera parte analizo cuáles son las represen-
taciones colectivas en Durkheim, en “La moderni-
dad en disputa” analizo las cuestiones del imagina-
rio. Es decir, hay una competición de imaginarios, 
unos imaginarios que tienen un carácter más in-
manente tecnológico, otros que tiene un carácter 
un poco más trascendente religioso, de las viejas 
religiones y otros que tienen un imaginario que se 
fija no tanto en la religión, como sí en las idealiza-
ciones colectivas; es decir, en la idea, por ejemplo, 
de identidad vasca, de identidad española, de iden-
tidad americana, de identidad europea.

“Modernidades en disputa” está escrito des-
pués de 2001, entonces, claro, el 2001 marca un 
antes y un después y yo entré en contacto con  

Eisenstadt1, un tipo muy interesante que viene de 
la reflexión de Max Weber, que fue discípulo de 
Parsons. El, lanza la idea de que Europa produce 
una primera idea de modernidad, pero no es la 
única, hay modernidades múltiples. La idea es que 
el programa moderno se realiza en distintos luga-
res con distintos actores. ¿Entonces, qué ocurre? 
Son modernidades que no se producen en el vacío, 
sino que están en el mundo actual y chocan entre 
sí, conviven, hay una especie de tensión dinámi-
ca, que por ejemplo ahora se ha radicalizado.

-Es decir, hay una pluralidad de moderni-
dades que conviven, se articulan, pero en-
tran en conflicto. ¿Entra allí la idea de “guer-
ras culturales”?

-Hace veinte años, con autores como (Ulrich) 
Beck lanzamos un concepto de globalización que 
antes llamamos modernización, que pensamos 
que se podía vender world wide a todos, tran-
quilamente. Eso, ha fracasado. Es decir, tenemos 
ahora una especie de choque entre distintas for-
mas de modernidad; por ejemplo, tenemos un 
nacionalismo cristiano blanco beligerante en 
Estados Unidos muy fuerte, tenemos un tecno-
nacionalismo en China, tenemos un nacionalis-
mo neo imperial en Rusia y luego tenemos fenó-
menos de choque que se dan dentro de bloques 
concretos. Por ejemplo, en Europa, el Brexit es 
una realidad que está ahí. Y luego tenemos fe-
nómenos que, como el nazismo, fue un proyec-
to de modernidad regresivo en los años treinta 
y cuarenta. Ahora han surgido nuevas formas 
también de modernidad regresiva, que chocan, 
como los neopopulismos actuales. 

Entonces la idea es sacar un poco de las gue-
rras nacionales que, por ejemplo, pueden tener 
en Argentina una visión del pasado centrada por 

1  Shlomo Noah Eisenstadt pertenece al The Van Leer 
Jerusalem Institute.



100

imagonautas Nº 21 I Vol 14. (junio 2025)

imagonautas

ejemplo en la dictadura, con la que demanda la 
gente ahora. Es decir, los argentinos y argenti-
nas dicen oigan nosotros tenemos que lidiar con 
toda una serie de problemas de memoria de-
mocrática, 1976 fue 1976, ha habido una guerra 
cultural nacional, pero es que ahora se ha pro-
ducido un tránsito de las guerras culturales na-
cionales a las guerras culturales globales. 

Entonces tenemos ahí dos movimientos: prime-
ro, la globalización ya no se entiende como se en-
tendía, no nos sirve como mecanismo explicativo, 
en términos clásicos ha fracasado, pues porque la 
premisa esa, por ejemplo, que decía cuanto más 
modernos somos, más seculares somos, y cuanto 
más seculares menos religiosos y menos naciona-
listas... Lo siento, la gente sigue siendo religiosa 
de forma muy plural y sigue siendo nacionalista; 
cada uno cree en su propio país. Tu le preguntas a 
un argentino, después de ganar el mundial, cuál es 
el elemento que unifica de forma más importante a 
Argentina y te dirá fútbol. Y lo es, es una religión 
nacional sustitutiva el fútbol en Argentina. Aparte 
de que nos alegramos todos de que ganara argenti-
na, claro (risas).

― Por un lado, describes que hay un tipo de 
modernidad en Estados Unidos, otro tipo de 
modernidad en China, también lo que pasó 
en Alemania. En este sentido, ¿tienes una 
visión general de lo que sería para América 
Latina el proceso de modernidad posterior a 
la colonización europea?

―Como sabes yo miro mucho América Latina por 
Maya Aguiluz; con ella hemos hecho cantidad de 
trabajos y seguimos haciéndolos. De hecho, vivimos 
un poco en los dos sitios. Yo creo que, en América La-
tina, cuando hablamos de lo poscolonial, debemos 
entender primero que hay modernidades múltiples 
plurales. No es lo mismo México que Argentina,  
ni Argentina es lo mismo que Colombia. Creo que 

hay que distinguir distintos tipos de modernidad. 
Pero creo que sí hay un núcleo. España exporta a 
finales del siglo XV, en 1492, un modelo barroco, en 
crisis, de la civilización europea; es el modelo alto 
medieval que ya estaba superado por la moderni-
dad. Entonces ese modelo es más un paso barroco, 
es un modelo que mira más a la tradición, más al 
pasado que al futuro, con la religión que sigue sien-
do todavía un elemento muy importante. Eso im-
pregna a todas las élites latinoamericanas en estos 
500 años. Pero después de eso, yo creo que Latinoa-
mérica busca fuentes en otros sitios. Busca fuentes 
en Europa, por ejemplo, en las filosofías positivis-
tas de Francia y ahora más recientemente en Esta-
dos Unidos, primero porque hay una proximidad, 
una cercanía geográfica muchísimo mayor y yo 
lo veo con México que dicen “tan cerca de Estados 
Unidos y tan lejos de Dios.”

― ¿Hay alguna consecuencia en esta mirada 
permanente de los países de América Latina 
y el Caribe hacia el hemisferio norte, sea que 
se mire a Estados Unidos o sea que se mire a 
Europa y sus alrededores?

―Hay, pues, sí una serie de vínculos culturales, 
de tradiciones que se mantienen. Pero yo creo 
que, por ejemplo, ahora en Latinoamérica, con la 
reestructuración que hemos mencionado antes del 
modelo de la globalización, se abren muchísimas 
oportunidades para redefinir el modelo de relación 
que ha tenido con Europa, con Estados Unidos y 
ahora con China. México se está movilizando enor-
memente para crear giga empresas, mega empresas 
no muy alejadas de la frontera para producir acce-
sorios con Tesla. Es decir, por ejemplo, Tesla en vez 
de tener a China como proveedor fundamental, da 
el salto y pone un 50 por ciento de su actividad de 
técnicos en México. Se abren con la transición de 
los automóviles a autos eléctricos. Chile, Bolivia,  
por supuesto Argentina, México, son zonas con 



101

imagonautas Nº 21 I Vol 14. (junio 2025)

imagonautas

materias primas riquísimos, yo creo que van a po-
der redefinir toda una serie de relaciones que le vie-
ne muy bien a Latinoamérica. ¿Cómo lo hagan? 
Bueno, eso es otra cosa.

Creo que en Latinoamérica están mezclados el 
tipo de racionalidad moderna o lo que yo le llamo 
la diferenciación funcional, es decir cada ámbito 
tiene y sigue su propia lógica -la economía, la polí-
tica siguen su lógica, el deporte, etcétera-, pero ese 
modelo se mezcla con el modelo de cliente-patrón, 
el clientelismo. Entonces eso ha creado toda una se-
rie de distorsiones muy grandes en Latinoamérica, 
lo ha creado con el narco en México, lo ha creado 
con el narco en Colombia. En Argentina hay una 
situación curiosísima, es decir las élites intelectua-
les están tan bien preparadas como lo estamos por 
ejemplo aquí en España y, sin embargo, no han sido 
capaces de crear un estado y una economía soste-
nida, es decir creíble, competitiva. Argentina está 
sometida constantemente al vendaval, al tiempo 
y a la coyuntura. Tiene intelectuales con la misma 
formación que en Europa, estamos publicando en 
los mismos sitios, ¿y cómo son incapaces de crear 
un estado fuerte y una economía sostenida de 
forma racional?

― Entonces, a partir de este entendimiento 
de que hay diversas modernidades que pro-
ducen guerras culturales en las distintas re-
giones con disputas entre sí, ¿con qué inves-
tigaciones acompañas estas reflexiones? 

―Hemos escrito un libro con Maya (Aguiluz) y 
también tenemos un pedido de proyecto de in-
vestigación sobre esto, porque fíjate que el con-
cepto de guerras culturales se confunde con el 
de ideología. La ideología forma parte de esa 
distinción directriz entre izquierda y derecha 
conservador, progresista, que se crea dentro de 
la sociedad industrial. Pero, curiosamente, en la 
primera mitad del siglo pasado, concretamente 

en Alemania, empieza a gestarse la kultureller 
Kampf -lucha cultural- cuando (Otto von) Bis-
marck intenta arrinconar a los católicos frente a 
los protestantes. Después de la Segunda Guerra 
Mundial ese concepto muta, cambia y va a Esta-
dos Unidos, cuando después del ‘68 en Estados 
Unidos se le da un toque ya no entre católicos y 
protestantes, sino más bien un toque entre un 
modelo de modernidad técnico instrumental y 
algo que sale como contracultura, que trata de 
defender una vuelta hacia la naturaleza, que sale 
al rescate del amor romántico, etcétera. Bueno, 
pues, todas las ideas están ahí con (Herbert) Mar-
cuse, pero claro, ese concepto de guerra cultural 
se responde casi de forma pendular con la vuelta 
neoconservadora en los setenta y los ochenta, so-
bre todo con (Ronald) Reagan y (Margaret) That-
cher. Vuelven los neoconservadores a decir: “los 
liberales y la cultura un poco liberal y marxista, 
han creado toda una serie de problemas, etcéte-
ra, que no ha resuelto”. Y, en parte tienen razón, 
porque fíjate que es de esa época, en ese momen-
to, cuando muchos de los programas de izquier-
da están usando la violencia para conseguir sus 
objetivos. ETA por ejemplo aquí (España), el IRA 
en Irlanda, las brigadas rojas en Italia y luego to-
dos los fenómenos en cascada como carambola 
que se producen como consecuencia de la revolu-
ción cubana y que se exporta a toda Latinoaméri-
ca. Entonces ahí, claro, la derecha dice: “hay que 
cambiar esta tesitura”; entonces ellos dicen: esto 
lo podemos hacer primero con intervenciones 
militares. Y eso es peligroso. (Henry) Kissinger 
intenta hacer eso en Chile desbancando al go-
bierno del frente popular de (Salvador) Allende. 
Pero claro, eso no se vende bien, democracia libe-
ral e intervención militar no se venden bien, en-
tonces qué hacen. Pues mercado, mercado como 
mecanismo de pacificación. Eso tiene un éxito 
limitado, deja mucha gente fuera, crea zonas que 



102

imagonautas Nº 21 I Vol 14. (junio 2025)

imagonautas

son muy muy ricas y otras que son mucho más 
pobres, es decir, crea desequilibrios, polariza, en-
tonces como ves ya hay una tercera mutación de 
guerras culturales que luego tiene un exponente 
a nivel de civilizaciones. 

(Samuel P.) Huntington lanza su libro sobre el 
conflicto de civilizaciones después del 2001. Dice, 
hay un conflicto entre el islam y occidente. Luego 
tendremos una réplica ahora entre la invasión rusa 
y occidente. Entonces ya estaba el terreno abona-
do. Huntington ya lo había visto, es una perspec-
tiva muy de derecha. Y qué es lo que ocurre. Pues 
hay una cuarta o quinta mutación de guerra cul-
tural que qué es lo que pone de manifiesto. Fíjate, 
después de la crisis económica del 2008-2012, no 
habíamos salido de eso y entramos en la pandemia 
(por Covid-19) y otra vez hay un vapuleo enorme 
de las clases menos favorecidas. Se crea una nueva 
distinción directriz que crea una asimetría social 
nueva entre los presentes y los que están online, los 
virtuales. Los presenciales son los que nos han dado 
de comer, por eso han hecho huelga los camione-
ros, los enfermeros, los médicos. Y luego estamos 
la gran mayoría que de alguna manera podemos 
tener una mínima presencialidad y una máxima 
virtualidad. Todo esto crea una división. De mo-
mento, hemos vuelto un poco a reequilibrarlo, pero 
si hubiéramos continuado así, hubiera estallado el 
fenómeno, fíjate que hubo huelgas de camioneros 
en Estados Unidos, Canadá, Francia, Reino Unido; 
que han sido presencial por obligación.

― ¿Y qué consecuencias traen estas mutaciones 
y esa irrupción del mercado en términos de lo 
que preguntabas con tus estudios iniciales, 
es decir respecto de aquello que mantiene 
unida a la sociedad? 

― Todo esto genera precariedad, desigualdad social 
y ahí hay otro eje de mutación, todas estas desigual-
dades que lanzan un poco la alternativa neoliberal 

genera que gente que tenía una posición dentro de 
la sociedad industrial razonable, clase obrera blan-
ca que trabajaba, que se veía a sí misma como pro-
tagonista del movimiento de su sociedad, lo pierde, 
pierde sus trabajos, se ve obligada a desplazarse 
geográficamente, se ve obligada a desplazarse cog-
nitivamente, tengo que cambiar de profesión, tengo 
que hacer un currículum nuevo, tengo que reinven-
tarme, etcétera. Al mismo tiempo, ves que otras mi-
norías, otros grupos sociales van entrando y adqui-
riendo nuevo protagonismo, entonces eso genera 
una tensión. ¿Qué han hecho? Cuando no hay pro-
blemas no pasa nada, pero cuando hay problemas y 
tienen inseguridad económica, surgen salvadores, 
los héroes clásicos se transforman en el patán bra-
vucón, (Donald) Trump, etcétera, que intentan sal-
var y lanzar sus proclamas y tal.

― Y señalas que lo identitario no alcanza 
para explicar estos fenómenos y que tampo-
co es una cuestión de ideologías. 

― En esta fase no es una cuestión de identidades ni 
tampoco de ideología. En algunos países como Esta-
dos Unidos la identidad, la raza han sido elementos 
fundamentales y siguen siendo desde el comienzo, 
por ejemplo, el gran problema de Estados Unidos. 
Allí, religión, raza y poder político han tenido… 
cómo decirlo…, una concatenación y tal impresio-
nante, históricamente, ¿no? Sin embargo, aquí (en 
España), la guerra cultural no es tanto por la raza. 
No digo que los españoles no sean racistas, -a su 
manera también tienen racismo-. Pero aquí el pro-
blema es más la disputa entre nacionalismo central, 
nacionalismo español y nacionalismos periféricos. 
Primero con el caso de ETA durante el franquis-
mo aquí en el país vasco y más recientemente en 
el caso de Cataluña que es un caso interesantísimo 
del neopopulismo nacionalista. Se dice, como no 
tememos soberanía económica, vamos a tratar de 
conseguir soberanía cultural, vamos a unificarnos, 



103

imagonautas Nº 21 I Vol 14. (junio 2025)

imagonautas

vamos a ser fuertes como catalanes, vamos a sacar 
una proclama, “los españoles nos roban”. Entonces 
como ves, ahí, hay choques entre nacionalismos pe-
riféricos, con el estado. En Francia es otra cuestión, 
es una radicalización del otro dentro de una parte de 
la sociedad que lucha por dinamitar ese concepto de 
la laicidad que para ellos representa sólo a una parte 
de la sociedad. Entonces hay guerras culturales con 
perfiles distintos y nosotros vamos a investigar esto 
de forma sistemática en Estados Unidos, España, 
Francia e Inglaterra.

― Habría entonces guerras culturales par-
ticulares o al interior de cada país. Sin em-
bargo, mencionas también guerras cultur-
ales globales. ¿Cuáles serían esos núcleos de 
conflicto hoy en día?

― Veo ahora tres núcleos de conflicto importante. 
Primero en Estados Unidos tienen una patata ca-
liente con el nacionalismo cristiano blanco; no se 
acaba de despejar. Es un eje de conflicto cultural 
muy fuerte. Luego, está el tecnonacionalismo chi-
no, es decir a través del progreso de la tecnología, 
ellos dicen, nosotros conseguiremos como nación 
estar en carrera, en el primer lugar. Se manifiesta, 
tiene raíces internas muy centrado en el trabajo 
sofisticado de tipo confuciano, muy centrado en el 
trabajo bien hecho, analítico pero la fase actual no 
subraya tanto ese elemento pacífico confuciano. 
Luego, la tercera pata de este trípode, con la inva-
sión de Rusia (a Ucrania) que nos ha sorprendido a 
todos, ha dinamitado toda la cuestión pacífica, bue-
no, siempre ocurre, estamos soñando y pensamos 
que los liberales, y la izquierda, etcétera nos han 
creado una sociedad pacífica y no, viene un señor 
(el presidente Vladimir) Putin y en plan autoritario 
invade un país. Y eso ha desencadenado toda una 
serie de fenómenos económicos como por ejemplo la 
subida del gas, etcétera y ese elemento nacionalista 
está cuestionando a occidente y, aunque la guerra 

en términos militares se paralice, el concepto de glo-
balización clásico no funciona; tenemos que pensar 
con otros utillajes.

― En este marco de análisis sobre el aconte-
cer social ¿cómo enlazan tus reflexiones con la 
perspectiva de imaginarios sociales?

― En el libro “La integración de las sociedades 
modernas” le dediqué un capítulo especial a lo 
imaginario, trabajé desde (Cornelius) Castoria-
dis, desde Gilbert Durand a (Georg) Simmel; fue 
fabuloso, una odisea ese trabajo teórico, quise 
aclararme conceptualmente y hacer un marco 
teórico para discutir los imaginarios. Pero, una 
vez que hice eso, dije acá hay que meterle carne, 
ir a la realidad con estudios concretos, intentar 
explicar y decir algo. Entonces cuál ha sido un 
poco el problema al que nos enfrentamos. Pri-
mero, que nosotros lanzamos una teoría general 
de la secularización en Europa y Estados Unidos 
pensando que este mundo camina de la magia a 
la religión y de la religión a la ciencia, a la razón. 
Y ese modelo teleológico finalista es una trampa 
mortal, porque la religión es un elemento cons-
titutivo de todo tipo de sociedad. Es decir, la 
religión es ese conjunto de respuestas que de al-
guna manera se plantea todo el mundo en todo 
lugar; lo que cambia son las respuestas, pero las 
preguntas son todas las mismas, de donde ven-
go, a dónde voy y qué hay para cenar, como decía 
Woody Allen (risas). 

Entonces, ese error que lo he descrito antes un 
poco con la famosa conjetura sociológica de que 
cuanto más modernos más seculares y cuanto 
más seculares menos religiosos, es mentira, la gen-
te sigue siendo, masivamente, universalmente ha-
blando, religiosa, de tener fe y de práctica.

Por ejemplo, el excepcionalismo europeo, ¿cuál 
ha sido? Que hemos pasado de creer a seguir cre-
yendo, pero a practicar muy poco. El nivel de prác-



104

imagonautas Nº 21 I Vol 14. (junio 2025)

imagonautas

tica en Europa es bajísimo frente a otros sitios. La 
única excepción es Polonia que es la reserva espi-
ritual de occidente, pero veremos qué ocurre con 
los polacos en veinte o treinta años ya que están 
recibiendo a refugiados y haciendo su propia tran-
sición política.

Entonces, a nivel mundial la gente sigue creyen-
do, el catolicismo por ejemplo en Europa ha bajado, 
pero en América Latina se mantiene de una forma 
sostenida, compite con el auge Pentecostal evan-
gélico, pero sigue siendo fuerte; en África sigue 
siendo fuerte el catolicismo; en Asia sigue siendo 
fuerte, el islam sigue siendo fuerte. Evidentemen-
te las corrientes mayoritarias dentro del islam son 
pacíficas, menos una pequeña parte que son yiha-
distas; aunque hagan mucho ruido. En el caso de 
otras religiones universales, el confucianismo, bu-
distas, hinduistas, sintoístas, por supuesto la gen-
te sigue teniendo sus convicciones religiosas. Chi-
na hoy, por ejemplo, es un caleidoscopio en donde 
hay confucianos, cristianos, católicos protestan-
tes, gente que cree en la magia, en Israel lo mismo, 
hay una pluralidad enorme que ahora reacciona 
contra el presidente porque quiere unificar el poder 
político y el poder religioso, dice “este es un estado 
judío y con esa premisa vamos a gobernar”. Se le 
han revelado los militares, los estudiantes, los in-
dustriales, los obreros. Es como tratar a toda la Ar-
gentina, de arriba abajo, de peronistas. Hay mu-
cho peronista, muy bien, pero decir que el cien por 
cien es peronista, eso es un riesgo enorme. Enton-
ces tenemos que hablar de un fenómeno global en el 
que hay tensiones entre lo secular y lo religioso que 
generan fenómenos de secularización… vamos a 
decir, geográfica específica. No es lo mismo la se-
cularización en Europa que en Estados Unidos, ni 
es lo mismo la relación entre religión y política en 
Brasil, que en México. Entonces los sociólogos y 
las sociólogas tienen que hacer estudios concre-
tos comparativos para verificar un poco y en cada 

caso, con mucha disciplina y mucha humildad, 
en lugar de decir vamos a proyectar grandes teo-
rías que se cumplen siempre. Mentira, se cumplen 
en parte aquí, en parte allí. Entonces hay que ver 
cómo se cumplen y cuáles son las excepciones.

― ¿De manera que entras al estudio de los im-
aginarios sociales para mirar desde ese mar-
co conceptual la conformación del fenómeno 
religioso y esas diferencias que señalas?

-Lo religioso es un indicador que te permite ver cuá-
les son las mutaciones que se han producido, es un 
fenómeno universal interesantísimo. Fíjate, yo dic-
taba aquí (la asignatura) “El hecho religioso” y “So-
ciología del conocimiento y tecnología”. Es como la 
versión secularizada del hecho religioso y ha tenido 
una continuidad extraordinaria, a la gente le intere-
sa esto. Lo otro, no le interesa tanto.

― ¿Qué opinión tienes hoy de la obra de Cas-
toriadis? ¿Sus conceptos te permiten anal-
izar estos fenómenos?

― Castoriadis trata de buscar en esa especie de de-
terminación, en última instancia, que ha ejercido 
el discurso económico, la materialidad, lo funcio-
nal; trata de crear una vía alternativa y lo hace en 
“La institución imaginaria de la sociedad”, su gran 
aportación. Su parte más lúcida es buscar esa vía al-
ternativa a un modelo de análisis muy centrado en 
las cuestiones económicas que procedían de Marx 
y, el modelo suyo, él lo aplica al sujeto, a la autono-
mía, a los regímenes políticos también, hace una 
crítica muy importante. Él dice: ¿qué están ustedes 
defendiendo?, el marxismo ha hecho barbaridades 
también. Castoriadis y toda la línea de la izquierda 
francesa trataron de buscar elementos importantes 
que tenía que superar la dinámica a la que había 
llevado el marxismo. Él lo hace con el concepto de 
autonomía, con el concepto de democracia. A noso-
tros en la sociología nos da un gran instrumental, 



105

imagonautas Nº 21 I Vol 14. (junio 2025)

imagonautas

pero yo creo que si quieres hacer análisis concretos 
tienes que ir más allá de Castoriadis. Quiero decir, 
tienes que meterte en los casos concretos, ir a hacer 
etnografía y sociología de campo porque, si no, te 
quedas un poco limitado. Yo por ejemplo en algunos 
monográficos que he leído de amigos veo que hay 
una gran dependencia por ejemplo de estos grandes 
discursos, de Castoriadis y tal. He visto en algunos 
colegas, en Chile, menos en Argentina, también bas-
tante en México, una dependencia en (Niklas) Luh-
mann. Creo que lo que falta es aplicación concreta 
para ver hasta dónde es fructífera esa línea o si tie-
nes que completarla. No sé por qué tenemos que ca-
sarnos con un autor, explicar los fenómenos. Todos 
los colegas que ahora explícitamente hacen imagi-
narios agarraron una serie de temas, por ejemplo, 
lo del agua que estás tú planteando en La Pampa, 
debemos explicarlo a pie de obra y no solo con una 
columna vertebral o una especie de dependencia de 
un autor. Tratar de diversificarlo y sacar un poco a 
relucir la riqueza del fenómeno de la realidad social 
que estás explicando, sin tamizarla y cubrirla y tal 
con argumentos que vienen de fuera. Empezar un 
poco con el martillo y el cincel a esculpir qué carac-
terísticas tiene este fenómeno, vamos a analizar la 
sociedad en la que vives claro, y no tratar de impor-
tar teorías como antes importábamos culturas, o, 
en fin, mercancías que venían siempre un poco de 
occidente o de Estados Unidos.


